




FRANCISCO DE GaYA Y LUCIENTES 

Su obra y su tiempo 





FRANCISCO DE GaYA 

Y LUCIENTES 

Su obra y su tiempo 

Coordinadora: 

MARÍA DEL CARMEN LACARRA 

Institución «Fernando el Católico» (e.S.Le.) 

Zaragoza 

1997 



1 

l 

I 

« �I 

d] 
pasa 

Católi, 

� 
,

una

Madrid 

«Breve 

Publicación número 1.814 
de la Institución «Fernando el Católico» 

(Excma. Diputación de Zaragoza) 
Plaza de España, 2. 
50071 ZARAGOZA 

Tff.: (34) 976 - 28 88 78/79 - Fax: (34) 976 28 88 69 

FICHA CATALOGRÁFICA 

FRANCISCO de Goya y Lucientes. Su obra y su tiemtJo: [curso organiza­
do por la Cátedra «Goya» de la Institución «Fernando el Católi­
co», 26 de febrero al 29 de 1996] / María del Carmen Lacarra Du­
cay, coord.- Zaragoza: Institución «Fernando el Católico», 1997. 

200 p.: il. ; 24 cm. 

ISBN: 84-7820-341-9 

l. Arte (1746-1828). 2. Congresos y asambleas. 1. LACARRA DU­
CAY, María del Carmen, coord. n. Institución «Fernando el Católi­
co», ed. 

© Los autores. 
© De la presente edición: Institución «Fernando el Católico». 

I.S.B.N.: 84-7820-341-9 
Depósito Legal: Z-530/97 
Preimpresión: Ebrolibro, S. L. 
Impresión: Navarro & Navarro. Impresores. Zaragoza 

IMPRESO EN ESPAÑA 

Al presentar � 
de la Cátedra 
licas en Aragón 

liadas en el 
mismo siglo, de 
cien tes, de quie 
nando el 
nes y actuacione 

Si se repasan 
tólico» al genio 
h  'd an SI o a travei 
ya», y desde 

Seminario de Ail 
ya en el M] 
en 
Francisco 1 

hisl 

Seminario de A1 
la biografíl 
bibliográfil 
de su naciT 

Seminario de Al 
ras de GoU 

Seminario de A 
en los dibl: 

Seminario de Al 
lia de Pedr 
J.: «Goya)i 
tauromaqt 



«La 

PRESENTACIÓN 

Al presentar el volumen que contenía las lecciones impartidas en el Curso 

de la Cátedra «Goya» celebrado en 1994, que estuvo dedicado a Las Artes Plás­

ticas en Aragón durante el siglo XVlII, y recordar las diversas actividades desarro­

lladas en el pasado reciente por la misma Cátedra que habían tratado ese 

mismo siglo, deCÍamos ... «dejando al margen a don Francisco de Goya y Lu­

cientes, de quien tomo su nombre la Sección de Arte de la Institución "Fer­

nando el Católico", por mejor honrarlo, al que se han dedicado publicacio­

nes y actuaciones abundantes ... ». 

Si se repasan los estudios dedicados por la Institución «Fernando el Ca­

tólico» al genio de Fuendetodos, resulta evidente que en su gran mayoría lo 

han sido a través del Seminario de Arte Aragonés, portavoz de la Cátedra «Go­

ya», y desde una fecha temprana, como vamos a recordar seguidamente. 

Seminario de Arte Aragonés, volumen 4 (1952). CAMÓN AZNAR,].: «Cuadros de Go­

ya en el Museo Lázaro». SAMBRlCIO, V. de: exposición bordelesa de Goya 

en Madrid». HUXLEY, A.: <<Variaciones sobre Goya» (Traducción de Don 

Francisco Ynduráin. Publicado en Nueva York en ] 943). OUVÁN BAILE, F.: 
«Breve historia de dos Goyas». MARISCAL, N.: «Goya y Lord Welington». 

Seminario de Arte Aragonés, volumen 5 (1953). PARDO CANALÍS, E.: «Un dato para 

la biografía familiar de Goya». «Rincón de Goya: Recuerdo de la exposición 

bibliográfica de Goya, celebrada en Zaragoza, con motivo del II Centenario 

de su nacimiento». «Catálogo de las obras expuestas». 

Semina'rio de Arte Aragonés, volumen 6 (1954). MARQUÉS DEL SALTILLO: «Las pintu­

ras de Goya en el Colegio de Calatrava de Salamanca (1780-1790)». 

Seminario de Arte Aragonés, volumen 9 (1957), GÁLLEGO,].: «Presencia de Goya 

en los dibujos de Delacroix». 

Seminario de ATte Aragonés, volumen 27 (1978), GONZÁLEZ MIRANDA, M,: «La fami­

lia de Pedro de Goya según sus propias anotaciones manuscritas». GÁLLEGO, 

].: «Goya y Burdeos». TORRALBA, F,: «Goya y el pueblo». AZPEITIA, A.: «Una 

tauromaquia en la tradición de Goya: siete láminas de Unceta». 

5 



Presentación 

Seminario de Arte Aragonés, volumen 32 (1980). "Conversaciones sobre Gaya y el 

Arte Contemporáneo». GUDIOL RICART, J: "Esquema del proceso de la in­

vestigación de la obra de Gaya». BUENDIA, J R.: «Bayeu y no Gaya. Estudio 

de un autorretrato». BORRÁs GUALlS, G. M.: «La fecha de construcción de la 

iglesia parroquial de San Juan Bautista de Remolinos en relación con la 

obra de Gaya». GUDIOL RlcART, J: «Consideraciones acerca de la fecha de 

las pinturas de Aula Dei». GÁLLEGO, J: «Gaya, hombre contemporáneo». 

BARBÉ, G.: «Gaya y Picasso: la inspiración goyesca en Sueño y mentira de 

Franco y en Guernica». TORRALBA, F.: «Gaya y Dalí». BETENCUR, B.: «Sobre 

los documentos conservados en la Cartuja de Aula Dei». «Acuerdos toma­

dos en la última sesión». 

Seminario de Arte Aragonés, volumen 36 (1982). GARCÍA GUATAS, M.: «Noticia so­

bre la formación artística de Gaya en Zaragoza». TORRALBA, F.: «Más sobre 

las pinturas de Gaya en Aula Dei». 

Seminario de Arte Aragonés, volúmenes 42-43 (1990). LORENTE LORENTE, J P.: 

«Gaya, Pradilla y la Academia española de Roma». 

Otras publicaciones relevantes de la Institución «Fernando el Católico», 
dedicadas a don Francisco de Goya, algunas de ellas ya agotadas, son las 
siguientes: Coya, cinco estudios, Zaragoza, 1949 (2ª ed. 1978). Incluye los 
trabajos de: CAMÓN AzNAR, ].: «Goya y el Arte moderno»; CATURLA, Mª. L.: 

"Paret, de Goya coetáneo y dispar»; LAFUENTE FERRARJ, E. «Goya y el arte 
francés»; SÁNCHEZ CANTÓN, F. J.: «Los niños en las obras de Goya»; y 
SUBIRÁ,].: «La música teatral en la época de Goya». Diplomatario de Francis­

co de Coya, Edición preparada por Ángel CAN ELLAS LÓPEz, Zaragoza, 1981. 
Diplomatario de Francisco de Coya. Addenda. Edición preparada por Ángel 
CANELLAS LÓPEz, Zaragoza, 1991. ZAPATER y GÓMEZ, F.: Coya. Noticias bio­

gráficas, Zaragoza, 1868. Estudio y edición facsímile al cuidado de R. CEN­
TELLAS SALAMERO, Zaragoza, 1996. CARDERERA y SOLANO, V.: Estudios sobre 

Coya (1835-1885). Estudio y edición al cuidado de R. CENTELLAS SALAMERO, 
Zaragoza, 1996. 

En 1996, año en que se ha conmemorado el 250 aniversario del naci­
miento de don Francisco de Goya (1746-1828) en la localidad zaragozana 
de Fuendetodos, parecía obligado que el Curso de Arte Aragonés que or­
ganiza anualmente la Cátedra «Goya», estuviera dedicado a honrar su fi­
gura, por ser el artista más representativo que ha dado Aragón a la Histo­
ria del Arte Universal. Yel Curso celebrado con el título de Francisco de 

Coya y Lucientes, su obra y su tiempo, se proyectó con el deseo de analizar al­
gunos aspectos de su trayectoria profesional y humana como homenaje a 
su memoria. 

Las lecciones comenzaron el día 26 de febrero, a las 17,30 horas, en el 
Aula Magna de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Zara­
goza, bajo la presidencia de don Guillermo Fatás, Director de la Institu­

6 



«Goya» 

Presentación 

ción «Fernando el Católico», impartiendo la lección inaugural, don Fede­

rico Torralba, Director de la Real Academia de Nobles y Bellas Artes de 

San Luis, y antiguo Director de la Cátedra «Goya». Nuevas intervenciones 

de los profesores Juliet Wilson-Bareau y Leonardo Romero Tobar comple­

taron la primera jornada. El día 27 de febrero, en sesiones de 18,30 y 

19,30, actuaron los profesores Julián Gállego y Arturo Ansón; el día 28, 

con el mismo horario les correspondió intervenir a los profesores José Mi­

licua y Elena San tiago; para terminar el día 29, jueves, con una triple se­

sión, protagonizada por los profesores Jeannine Baticle, Rosa López Torri­

jos y Juan Miguel Serrera. Ante la imposibilidad de que clausurara el Curso 

la Decana de la Facultad de Filosofía y Letras, doña Luisa María Frutos, lo 

hizo en su nombre la Vicedecana de Relaciones Institucionales, doña Ma­
ría Teresa Cacho, a la que acompañaron, donJulián Gállego, por su condi­

ción de Miembro de Número de la Real Academia de Bellas Artes de San 

Fernando, y doña María del Carmen Lacarra, Directora de la Cátedra «Go­
ya». 

Hay que destacar el gran número de alumnos inscritos que superaba, 

con mucho, la capacidad de la sala, y la atención prestada a cada uno de 

los profesores invitados a participar en el curso. 

Los textos que se incluyen en el presente volumen han sido redactados 

por los conferenciantes que siguen fielmente el guión de sus intervencio­

nes orales. Se publican en el mismo orden de actuación para que de la lec­
tura de su contenido se evoque el espíritu de unas jornadas que se caracte­

rizaron por el entusiasmo de todos los participantes. 

Deseo agradecer, una vez más, a los profesores invitados, amigos y cole­

gas, su disponibilidad para colaborar con la Cátedra «Goya», tanto en las 

conferencias impartidas como en la redacción de los textos que aquí se 

presentan. 

Zaragoza, enero de 1997 

María del Carmen LACARRA DUCAY 

Directora de la Cátedra 

7 



'""---.- --



«si, 

ALGUNOS PROBLEMAS DE LA PINTURA DE GOYA. 
LA CARTUJA DE AULA DEI 

FEDERICO TORRALBA SORIANO 

Cuanto más estudio y profundizo en Gaya más desconcertante me 

parecen el artista y su obra. El mimetismo en Gaya, que siempre intenta 

experiencias sobre la producción de los grandes artistas, es frecuentísimo 
y no solo en los comienzos de su labor, sino a lo largo de toda su vida. 

Parece lógico esto en la época juvenil de su formación como pin tor. La 
presencia en su producción del estilo y las formas de Giaquinto, Bayeu, 

Mengs, es ostensible, hasta el punto de prestarse a confusiones de atribu­
ción. Pero esto no deja de ser normal. Más curioso resulta el hecho en la 

producción posterior de Gaya, que interpreta a grandes maestros de nues­
tra pintura del siglo XVII, en los que profundiza tanto y a los que intenta 
emular, en modo que se podría decir que está pintando a la manera de 

ellos, con los cuáles se identifica, alternando, por otra parte, con su propia 

producción característica. Habrá momentos en que quiera confundirse 

con Murillo, al que admirará profundamente, o con Zurbarán que trans­

pondrá, en ocasiones, de un modo muy nítido, aún cuando no sea sin, 
curiosamente, mezclarlo en alguna ocasión con el modo de hacer de 
Mengs. A este respecto, quiero referir una anécdota; visitando una exposi­

ción un erudito, conocedor de pintura, se quedó asombrado al contem­
plar una de las pinturas de la iglesia de Santa Ana de Valladolid, con la 

representación de San Bernardo, que pensó no era de Gaya, y yo, mitad 

en serio, mitad en broma, dije: parece Zurbarán», y así mi interlocutor 

vio confirmada su impresión, pero enseguida le confirmé la paternidad 
goyesca. 

El propio Gaya insistirá en que sus grandes maestros fueron Velaz­

quez, Rembrandt y la naturaleza. Y esto es efectivo, ya que Velazquez aflo­

ra continuamente en toda su producción y no deja duda ninguna en su 
búsqueda de interpretaciones velazquerñas, tanto en el concepto como en 

9 



C'>ldUICLlU'1 

Federico Torralba Sanano 

la realización pictórica. Ese afán de Goya de estudiar e interpretar cuanto 

va conociendo, puede llegar muy lejos, ya que incluso se sentirá, sin duda, 

impresionado por la síntesis, expresividad y recreación simplista de la figu­

ra o de su entorno, vista a través de la pintura a la tinta del arte extremo­

oriental, que se revela claramente en gran parte de la producción tardía 

de Goya. Influencia, ésta de los dibujos orientales, que, sin duda, Goya 

estudió, tema del que me he ocupado en otras ocasiones. 

El «capricho», no ajeno a la pintura de la época, será algo que tam­

bién le interesa mucho y en que podrá mezclar sus propios modos de 

hacer/con lo que le penetra de los modos ajenos, al igual que lo arrastrará 

a las regresiones incluso de las producciones propias o de los viejos dibu­

jos suyos que él ha guardado en su taller y que no ha vacilado en volver a 

utilizar. Esto nos producirá desconciertos a la hora de fechar o autentifi­

car producciones goyescas. y será también algo que nos desorientará, has­

ta el punto de dudar si estamos ante una producción del propio Goya o 

ante la de uno de sus imitadores. 

A este respecto quiero referir otra anécdota. Un anticuario me trajo 

para que opinase, un cuadrito de tema religioso; se trataba de una obra 

incógnita y en cuyo primer golpe de vista me pareció encontrar la pincela­

da, la fuerza, el colorido, y la manera de hacer de Goya; pero me chocó el 

que una figura era exactamente repetición de una pintura indudable de 

Goya, fechada en 1814, pero también vi allí otra figura que correspondía, 

indudablemente, a otra obra del pintor de 1798, con lo cual surgía inme­

diatamente la hipótesis de que esto era imposible, dada la disparidad de 

esas fechas, aún cuando el estilo lo pudiese unificar y, por tanto, se pre­

sentaba ante la mente la idea de estar ante la obra, posterior, de un imita­

dor. Pues bien, esa pintura, fue conceptuada después, por un solvente 

investigador, como Goya indudable, y posteriormente subastada y vendida 

como Goya. Por todo esto es por lo que insisto en la dificultad de com­

prender completamente a Goya, que tanto juega con las regresiones y con 

la repetición de viejos temas y formas a lo largo de su producción. 

El afán de imitación de la obra de Goya, incluso exacerbando su fuer­

te manera de pintar, su expresividad, su estilo, preocupa cada vez más a 

los estudiosos goyescos y se hace continuamente tema de polémicas y dis­

cusiones, de autentificaciones y rechazos, que, por otra parte, no dejan de 

producir una interesante aura en torno a la figura y a la producción del 

artista. 

Ya en estos últimos años las actividades y estudios de Juliet Wilson­

Bareau en España han ido detectando y matizando las autentificaciones o 

las imitaciones en la producción goyesca de todos conocida. La actitud del 

Museo Metropolitano de Nueva York ha sido muy valiente en este aspecto, 

10 

ya que este ri 

te serie de pr 

hasta ahora. 1 

ción goyesca 

conjunto por 

reunidas, pud 

los distintos rr 

mitiendo lleg: 

mente realiza 

copias, y las ql 

Esa experienc 

nes y todavía 

auténtico. 

rio 

facilidad para 

juventud y 

aceptado lo 

además, la m 

Protector 

do de Aragón 

iglesia, de in· 

estrellada y 

guiar y un 

intervinieron 



me trajo 

una obra 

la pincela­

e chocó el 

udable de 

espondía, 

to, se pre­

,un imÍta­

solvente 

y vendida 

d de com­

Dnes y con 

n. 

lo su fuer­

vez más a 

lÍcas y dis­

) dejan de 

lcción del 

It Wilson­

ctitud del 

e aspecto, 

Algunos problemas de la pintura de Goya. La cm1uja de Aula Dei 

ya que este rico museo norteamericano tiene en su catálogo una abundan­

te serie de producciones de nuestro pintor, o por lo menos a él atribuidas 

hasta ahora. El director planteó la exposición completa de esta produc­

ción goyesca para someterla a la comparación y el análisis y al estudio en 

conjunto por especialistas que, estudiando minuciosamente estas obras 

reunidas, pudiesen apreciar, comparar, etc. .. ,hacer válidos, en definitiva, 

los distintos modos de hacer, aún cuando aparentemente similares, y per­

mitiendo llegar a una matizada diferenciación entre las obras completa­

mente realizadas por Gaya de las obras de taller, las de imitadores, las 

copias, y las que simplemente se podían considerar como «estilo de Gaya». 

Esa experiencia es muy reciente y, naturalmente, has despertado discusio­

nes y todavía está sujeta a la pasión del momento. 

No solo los problemas de la producción goyesca se están replantean­

do sino también incluso la figura del pintor, su carácter, sus ideas, los 

detalles de su vida ... etc Es posible que tras todas estas inquietudes y polé­

micas podamos conocer, más adelante, a un Gaya más estricto y más 

auténtico. 

Pero el tema fundamental del que quiero ocuparme aquí es el relacio­

nado con uno de los conjuntos de Gaya menos conocidos y estudiados. 

Me refiero a sus murales en la Cartuja zaragozana de Aula Dei. Estas pin­

turas han sido reiteradamente presentadas a través de un mismo comenta­

rio establecido, por todos los estudiosos aceptado y reiterado, dada la poca 

facilidad para ver directamente esas obras. Considerándolas como obra de 

juven tud y de importancia menor, no se ha insistido sobre ellas y se ha 

aceptado lo establecido. Hecho doblemente curioso si se tiene en cuenta, 

además, la monumentalidad de ese conjunto. Ya en el XXIII Congreso 

Internacional de Historia del Arte de Granada, de 1973, me ocupé de ellas, 

reivindicando su importancia y la no aceptación completa que se venía 

dando a su cronología. Después he seguido insistiendo en ello y comen­

tando aspectos de lo mismo en diversos artículos. El problema y los plante­

amientos que hoy podemos hacernos van a constituir el tema fundamental 

de esta conferencia. 

Protector de la fundación de la Cartuja fue el arzobispo don Hernan­

do de Aragón y se puso la primera piedra el día 20 de febrero de 1564. La 

iglesia, de inicios del Renacimiento, se cubre con bóveda de crucería 

estrellada y consta esencialmente de una única nave, con cabecera rectan­

gular y un crucero poco destacado; es claramente una obra transitiva, cuya 

estructura no ha cambiado pero sí su decoración, renacentista en los 

comienzos, pero que en el siglo XVIII fue renovada en estilo barroco, y 

cuya cabecera fue enriquecida con un monumental retablo en el que 

intervinieron los equipos más importantes que en aquel entonces trabaja­

11 



Federico Torralba Smiano 

ban en Zaragoza, o sea el equipo de los Ramírez, el dorador José de Goya 

y el pintor Francisco Bayeu. 

Fue, sin duda, cuando se pensó en decorar con pinturas los muros de 

la iglesia, que debían integrar un gran friso que cubría totalmente los dos 

muros laterales y los más cortos de la cabeza y los pies. Son estos los que 

hoy podemos contemplar y atribuimos a Francisco de Goya. 

En los años de la reforma barroca era prior el Padre Félix Salcedo, 

que lo fue desde el año 1762 al 1764, y más tarde visitador, y que debió 

morir en 1786. Seguramente, este Padre Salcedo debió de tener gran 
influencia e iniciativas con respecto a la decoración de la iglesia e inter­

vendría luego, por su amistad con Goya, en la disputa que se promovió 

con respecto a la cúpula Regina Martyrum de Santa María del Pilar, y de 

éste padre volveré a hablar después. 

La decoración mural se reparte en grandes composiciones, separa­

das, a lo largo de todos los muros internos de la iglesia. Esta disposición 

en friso está a bastante altura, ya que tiene que permitir, en la parte 

baja del muro, que quede lugar para las altas sillas de los dos cotros de 

los monjes. El conjunto está dedicado a la historia de la Virgen María 

en relación con la infancia de Cristo. El programa de las escenas está en 

una disposición especial, ya que se dedica el muro de entrada a la Reve­

lación a San Joaquín y Santa Ana, y la historia sucesiva se desarrolla en los 

dos costados y es preciso contemplar alternativamente las escenas, 

mirando a izquierda y derecha según se avanza por la nave, de tal mane­

ra que al Nacimiento de María se opone, enfrente, la Presentación de María 

en el templo, a la que seguirá la Anunciación, para enfrentarse con los « 

Desposorios" y así sucesivamente, pero resulta curioso que en el brazo 

derecho del crucero se ofrece la representación de la Circuncisión que 

reitera un tanto la Presentación de Jesús en el TemPlo que está en el mismo 

lado derecho de la capilla mayor o cabecera. Estas pinturas monumen­

tales sufrieron mucho cuando la Orden tuvo que abandonar la Cartuja 

y se perdieron casi totalmente las del muro de la izquierda, salvo las 

correspondientes al crucero, y todas ellas quedaron bastante dañadas, 

por lo que al contemplar las pinturas conservadas es forzoso darse cuen­

ta de que algunas zonas fue necesario repintarlas, cosa que se hizo al 

principio de nuestro siglo por los Buffet, Paul y Amadée, dos hermanos 

franceses que además realizaron en su totalidad los murales que no se 

habían salvado. 

Resultan, sin duda, bien diferenciadas las pinturas de los restauradores 

de las atribuidas a Goya, atribución que podemos considerar definitiva 

después de la reciente restauración y del descubrimiento (1994) del «Cua­

derno italiano», del que me ocuparé luego. 

12 



I 

, 

á 

¡ 

, 

Algunos problemas de la pinlura de Goya. La cm'luja de Aula Dei 

osé de Gaya 
Cada una de las composiciones está cuidadosamente compuesta, con 

gran amplitud y monumentalidad, con un cierto sentido de teatralidad de 

los muros de modo que para exaltar más a los personajes y centrarlos en el espacio, se 

nente los dos emplean gradas que sirven de base y realce a las figuras que componen las 

estos los que escenas. La somera referencia de estas escenas es la siguiente: sobre la 

puerta de entrada el pintor dispone a los querubines que extienden sus 

alas sobre el Arca de la Alianza y en los laterales de la composición están 
élix Salcedo, 

presentes arrodillados, a la derecha Santa Ana, y a la izquierda, San Joa­
y que debió 

quín, acompañados por ángeles, en unas composición sencilla y simétrica, 
e tener gran 

bien planteada. A la derecha, la primera escena representa la Natividad de 
lesia e in ter­

María situándola en el centro de la composición con animada disposición 
se promovió 

de las figuras, y a los lados de este grupo hay una serie de personajes, suge­
el Pilar, y de 

rencias de paisajes y movida disposición de los mismos para animar la 

escena. Mas severa es la de los Desposorios de María y José, igualmente situa­
ones, separa­ da la escena principal en el centro de la composición, más severa en este 
a disposición caso, completándose con arquitecturas y varios personajes, y añadiendo a 
r, en la parte la izquierda unos niños que juegan, donde encontramos un tema que 
tlos cotros de Gaya reiterará en otras ocasiones. La siguiente composición, La Visitación 
Wirgen María de María a su prima Isabel, es todavía más severa en su disposición, ocupan­
>cenas está en do el centro las dos estupendas figuras de María e Isabel, pareja que que­

da a la Reve- dará acompañada a cada lado con las figuras de sus esposos, J osé y Zacarí­

as, y el resto de la composición será mas variado que en otras ocasiones, 
las escenas, arquitectónico a la izquierda, paisajístico y con celajes a la derecha, colo­
de tal mane­ cando un bello grupo de mujeres sentadas en la parte baja de la izquierda. 

ción de María Ya en el crucero, en forma de tríptico, se muestra la gran composición de 
rse con los « La Circuncisión, escena que centra la pintura con rompimientos y ángeles a 

le en el brazo la izquierda y con personajes -muy retocados por los Buffet- a la dere­
cuncisión que cha. Frontera está una de las pinturas más hermosas del conjunto, la Ado­

en el mismo ración de los Reyes Magos, que en este caso desplaza a la figura de María, 
as monumen­ José y el Niño a la derecha, mientras destaca en la parte central uno de los 
nar la Cartuja reyes con espléndido manto blanco; también el extremo izquierdo de esta 
!rda, salvo las escena está considerablemente rehecho. La última composición por rese­
ante dañadas, ñar es la más simple de todas, La Purificación de María, que reitera un tanto 
so darse cuen­ la antes comentada de La Circuncisión, con personajes similares pero más 
que se hizo al escuetos, y la composición en general ha sido más problemática para el 
dos hermanos pintor, que ha resuelto la parte derecha con unas estructuras cúbicas que 
ale s que no se rellenan el espacio y encajan por ese lado a las figuras del centro; el estilo 

incluso es bastante diferente del de las antes comentadas. 

restauradores Estas pinturas se citan habitualmente como realizadas en torno a 1772-
erar definitiva 

1774. Y esta datación se ha repetido utilizando la referencia del padre car­
994) del «Cua­

tujo Tomás López, que les asignó esta fecha. A ella se han atenido cuantos 

después han escrito de ellas y algunos de los grandes comentaristas de 

13 



! 

l 

I 

I 

materiales
l 

ql 
magcos\ 

comentadA 
j 

debemh 

de

79,80, Y 81 

Federico TomtLba Soriano 

Gaya confesarán no haberlas visto en directo sino solo en fotografías. Sin 
embargo yo, ya en mi ponencia en el XXIII Congreso Internacional de His­
toria del Arte de Granada de 1973 ( «Gaya en Aula Dei», Granada, 1976, 
Actas, tomo III, pp. 283-284), indiqué lo difícil que se hacía conceptuar 
esta obra de Aula Dei como hecha de un tirón, dada su magnitud de 
superficie y las diferencias de estilo. Había, además, otra cosa interesante, 
y vuelvo a hablar del Padre Salcedo antes citado, quién en la carta que 
envió a Gaya para calmarlo en su enfado por las críticas hechas a su pintu­
ra de Santa María del Pilar, y además, templar su relación con su cuñado 
Bayeu, le decía que era «su primera obra de nota», con lo cual me parecía 
que resultaba difícil pensar que pudiese calmar a Gaya esa indicación del 
prior de la Cartuja, donde estaban los monumentales murales, de lo cual 
me parecía deducir que todavía no estaban realizados estos, o, por lo 
menos, en su totalidad. Sin embargo, los investigadores Gállego y Ansón 
ven en esa referencia del padre Salcedo una intención, simplemente, de 
notoriedad o conocimiento. Pero aún aceptando esto, veo en estos exten­
sos murales más problemas de estilo e iconografía, como a continuación 
comentaré. 

Hay un primer problema clarísimo que lo constituyen los cambios de 
estilo que se pueden apreciar en las composiciones, algunas decidida­
mente encajables en el último barroco, otras de tono rococó e incluso, 
bien notorias, de tono neoclásico, como pueden serlo las disposiciones 
del grupo de los Desposorios o el bellísimo grupo de la Visitación. Pero me 
parece más grave el problema referente a algunas iconografías. Funda­
mentalmente la de la Virgen María, ya que la apariencia que tiene su 
representación en estas pinturas es diametralmente opuesta y diferente 
en unas y en otras. No sólo en su indumentaria y los colores de la mis­
ma, sino también en la apariencia del rostro. En la escena de la Presenta­

ción de la capilla mayor, María es representada no excesivamente hermo­
sa, con rostro poco juvenil y de formas angulosas. Tal apariencia nada 
tiene que ver con la imagen de María, más dulce y juvenil, vestida de 
blanco y azul, que podemos ver en la Circuncisión, en la Adoración de los 

Reyes y en los Desposorios. Finalmente, la representación de María en la 
Visitación tiene rasgos físicos diferentes de las otras dos y viste de modo y 
colores distintos a los que vemos en las representaciones antes citadas. 
Pero hay más, en ésta última, indumentaria, colores y rostro, tienen deci­
dida similitud con la Virgen de la Regina Martyrum de la basílica del 
Pilar, en bocetos y cúpula. Sería sumamente extraño que Gaya, pintando 
seguidamente, en una misma época, las pinturas de la Cartuja de Aula 
Dei, presentase tres efigies distintas de un mismo personaje. Parece que 
esta anomalía explicaría una sucesión de etapas de trabajo y separación 
en el tiempo de la realización de las pinturas. Por ello pienso que esta 

14 

diferente \i 
las partes O 

En ciel 

nos aporta 

ral como u 

textos refel 

son los dib 

den, exact 

mayores dt 

que represl 

esos dibuj<J 

composici 

claramentf 

hay, pues, 

anterior (5 
temas parJ 

l·mea para 
I 

huida a Eg¡ 

90 Y el rec 
. 1mc uso se 

nos dice 
los 

' 
l 
' 

muy va Ido 

de 1774. 

Me ex] 

mientras q 

tar las des 

ja de pintU 

no 
más nos d 

hecho 

pensar qu 

pinturas q\ 



Algunos problemas de la pintura de Goya. La cartuja de Aula Dpi 

diferente visión iconográfica puede ayudarnos a separar la ejecución de 

las partes del conjunto a través del tiempo. 

En cierto modo, viene a apoyar mi idea el «Cuaderno italiano» que 

nos aporta varias cosas importantes. El «cuaderno» ha sido visto en gene­

ral como una iluminación de éste asunto al ofrecer dibujos primerizos y 

textos referentes a Aula Dei. Es fundamental observar con atención cuáles 

son los dibujos y a que se refieren los textos. Se reproducen en los folios 

79,80, Y 81, del «cuaderno» dos largos dibujos apaisados que correspon­

den, exactamente, a las composiciones de las dos pinturas murales (las 

mayores del conjunto) de los lados del crucero de la iglesia, y que son las 

que representan las escenas de la Circuncisión y de la Adomción de los Reyes; 

esos dibujos de Gaya están completamente organizados con respecto a la 

composición definitiva que hoy podemos contemplar, e incluso marcan 

claramente la disposición en forma que podríamos llamar de tríptico. No 

hay, pues, ninguna duda en cuanto a la identificación y lugar. En un folio 

anterior (51) del mismo «cuaderno», un breve texto autógrafo enuncia 

temas para estas pinturas: La Circuncisión, -bajo la cual se ha trazado una 

linea para separar el resto- La adomción de los Reyes, La purificación, La 

huida a Egipto. Por otro lado, los textos que figuran en el reverso del folio 

90 y el recto del 91 hacen referencia indudable a la obra de Aula Dei, e 

incluso se ofrece la fecha de 16 de Agosto de 1774; se hace indicación de 

materiales y pagos y resulta importantísimo el que Gaya, en su anotación, 

nos dice que su hermano Tomás ha tomado dinero para los marcos. Lo de 

los marcos es muy interesante porque coordina con otras cosas que se han 

comentado en ocasiones anteriores por Gudiol. Pero estos testimonios son 

muy válidos pero ambiguos si se quiere utilizarlos para una única fecha, la 

de 1774. 

Me explico. En el «Cuaderno italiano» solo hay dos composiciones, 

mientras que en la Cartuja conservamos todavía un total de siete (sin con­

tar las desaparecidas), con lo cual solo podemos fechar esa concreta pare­

ja de pinturas, que ahora podemos circunscribir al año de referencia, pero 

no debemos hacerlo con el resto puesto qué el «Cuaderno italiano» nada 

más nos dice. La cuestión de los materiales no puede aclarar nada y el 

hecho de que se hable concretamente de los marcos tampoco obliga a 

pensar que sean todos o simplemente dos los que corresponderían a las 

pinturas que allí van dibujadas. 

Después de lo que acabo de indicar creo que queda bien claro que 

Gaya ya había pintado (como yo siempre he pensado) la Purificación, que 

está en la cabecera de la iglesia y que, forzosamente, parece habría de ser 

algo anterior, ya que es de un estilo distinto, y enfrente de ella debía de 

15 



I 
f( 

Federico Torra/ba Smiano 

estar La huida a Egipto, que ha desaparecido. Estas dos habrían sido pinta­
das anteriormente, incluso antes del viaje a Italia, y el hecho de que estas 
grandes composiciones nuevas aparezcan en el «Cuaderno italiano» y no 
las otras, podía ser prueba de ello. El resto de la decoración mural goyesca 
de Aula Dei se realizaría después, en fechas que se podrían discutir y pun­
tualizar. 

Arturo Ansón, en su reciente libro Goya y Aragón, (Zaragoza,1995), 
intenta conciliar sus datos y opiniones con las indicaciones que yo he ido 
haciendo en mis diferentes textos anteriores, y en general podría aceptarse 
su opinión, pero hay que pensar en un posible comienzo en 1771 para la 
pintura de la capilla mayor (o sea la Purificación). Serían, según Ansón, esta 
pintura citada y las del crucero, las que constituirían una primera etapa del 
conjunto; pero no veo posibilidad de que formen parte de esa primera eta­
pa las obras del crucero y la Purificación, de tan dispar concepto plástico y 
tan diferente estilo, ya que lo de la cabecera corresponde al tardío barroco, 
mientras que lo del crucero es de un estilo más decididamente rococó. 
Y esto aún se refuerza por el hecho de la casi reiteración de temas, la escena 
de la Purificación y de la Circuncisión, redundancia de tema, por una parte, y 
considerable diferencia en la iconografia de María. 

El resto de las pinturas hacen evolucionar progresivamente el concep­
to y estilo hacia un punto más acusadamentc neoclásico que, curiosamen­
te, parece incluso recordar composiciones francesas, de las cuáles Gaya 
podía tener grabados. El clasicismo es bien manifiesto en La Visitación, en 
su grupo central bellísimo, que por otra parte pudo haber sido rehecho 
con posterioridad, y es en el que aparece la imagen de María semejante a 
la de la cúpula de la basílica del Pilar. Similitud ofrece también la Santa 
Engracia de esa misma cúpula, con la bella imagen en amarillos, de espal­
das, en el centro de La Natividad. 

Yel estilo de estas pinturas y su realización van a ir hacia un extremo 
bien dispar de lo de la cabecera, en la composición del muro de la entrada 
en el que San Joaquín y el Ángel son muy diferentes, por su fuerza y volu­
metricidad, y la cabeza del Santo tan expresiva y más agudamente caracteri­
zada que las restantes del conjunto, y la figura del Ángel encajada en mode­
los de Tiépolo. Pero lo más asombroso de todo el conjunto son los ángeles 
de la sobrepuerta, donde Goya juega con la mancha de pintura y el color 
de un modo magistral. Y por cierto, que esos «querubines» nos parecen 
bien femeninos, con lo cual estamos ya en el camino que Gaya desarrollará 
en San Antonio de la Florida, aunque allí la estructura formal sea diferen­
te. Creo que esta parte de la decoración de Aula Dei es la más hermosa en 
cuanto al color, si bien en lo formal del estudio de las figuras sean las clási­
cas imágenes que aparecen en Los Desposorios y en La Visitación. 

16 

Resumie 
cer las sigui 
Una primer, 
que, inclusc 
segunda eta] 
obras del cri 
pués en un; 
mural de la 
das después 

Más difil 
de que Coy; 
crucero, pal 
realizar el 
cúpula del] 
ga, pero es 
siones, reit 
posteriorm 
podría ser 
obras y de 

Indepel 
rio insistir 
dentro de l 
mas ante d 
todos los c 

NOTA: 



I

Algunos problemas de la pintura de Gaya. La cartuja de Aula Dei 

Resumiendo lo expuesto anteriormente, creo que se podrían estable­

cer las siguientes etapas en la decoración hecha por Goya en Aula Dei: 

Una primera etapa estaría constituida por las pinturas de la capilla mayor 

que, incluso, podrían haber sido realizadas antes del viaje a Italia. Una 

segunda etapa sería, desde luego, posterior al viaje a Italia, y abarcaría las 

obras del crucero y quizá iniciaría las de la nave, que se desarrollarían des­

pués en una tercera etapa, para concluir, en último momento, con el 

mural de la entrada. y podría pensarse que algunas partes fueron retoca­

das después de concluido el conjunto por el propio Goya. 

Más difícil resulta controlar la cronologías. Si aceptamos la posibilidad 

de que Goya comenzase en 1771 en la cabecera y que realizase en 1774 el 

crucero, parece lógico que haya un lapso de tiempo a continuación para 

realizar el resto de la iglesia. La similitud de algunas figuras con otras de la 

cúpula del Pilar nos llevaría a una prolongación de la obra mucho más lar­

ga, pero esto ya es mas difícil puntualizarlo porque Goya, en muchs oca­

siones, reiteraba dibujos o imágenes anteriores. El hecho de que pudiese 

posteriormente haber reformado algunos detalles o transformado figuras, 

podría ser una explicación a esas desorientadoras reiteraciones de otras 

obras y de otros momentos. 

Independientemente de esa problemática de la cronología, es necesa­

rio insistir en la importancia del conjunto mural de la iglesia de Aula Dei 

dentro de la obra de Goya. E insistir también, por añadidura, en que esta­

mos ante la obra más considerable en metros cuadrados de superficie de 

todos los conjuntos de la producción de Goya. 

parecen 

9rrollará 
NOTA: Es costumbre mía hablar mis conferencias e introducir entre mis explica­

diferen­ ciones las correspondientes proyecciones de diapositivas, para mejor afir­
bosa en mar mis puntos de vista y su comprobación. Este texto es, simplemente, el 
las clási- guión de la conferencia impartida, que reune datos de artículos míos y los 

amplía. 

17 



Federico Tonalba Soriano 

l. Gaya. La Prt'senta!'Íón del Niño en eI1"Prnpln. Presbiterio, lado de la Epístola (Sur) 

2. Gaya. La Presentación del Niño I'n el TemPlo. Tema central 

18 



Algunos problemas de la tJintura de Goya. La cartuja de Aula Dei 

tral 4. La Virgen 

19 



Federico Tona/ba Soriano 

5. Goya. La Visitación de Nuestra Señora a Santa Isabel. 
Nave de la iglesia, lado derecho (Sur) 

6. La Virgen con Santa Isabel 

20 



Algunos problemas de la pintum de Goya. La caI·tuja de Aula Dei 

7. Goya. Los Desposorios de la Virgen. Nave de la iglesia, lado derecho (Sur) 

8. Goya. El Nacimiento de la Virgen. Nave de la iglesia, lado derecho (Sur) 

21 



. UDS 'eÁ08 1 1 



Algullos problemas de la pintura de Gaya. La cartuja de Aula Dei 

10. La Adoración de los Reyes Magos. Transepto de la iglesia, lado izquierdo (Norte) 

11. Goya. SanJoaquin y Santa Ana, con ángeles. Nave de la iglesia, fondo (Oeste) 

23 



Federico Torralba Soriano 

12. Goya. San Joaquín y Santa Ana, con ángeles. Detalles 

24 




GOYA, PINTOR ARAGONÉS: ANTECEDENTES, 
COINCIDENCIAS E INFLUENCIAS 

JULIET WILSON-BAREAU 

Si el título de esta conferencia hace referencia evidente a don Enrique 
Lafuente Ferrari, es porque tuve el honor de conocerle cuando me encon­
traba trabajando en el catálogo «Gassier-Wilson», por los años sesenta, y 
porque sigue siendo para mi el modelo del historiador y conocedor que, 
con mucha modestia pero con mucho acierto, abordaba en sus investiga­
ciones todos los problemas que siempre han rodeado a este «genio». El se 
refería a sus maestros venerados, sobre todo al profesor Elías Tormo, y yo 
me refiero a él, para reforzar una linea de investigación que nos lleva des­
de el catálogo del conde de la Viñaza, quién ya a finales del siglo XIX 
expresaba su ansiedad acerca de las muchas atribuciones en relación con 
la obra de Francisco de Gaya. Lafuente hizo referencia constante a este 
problema, y leyendo «entre lineas» en sus textos me doy cuenta ahora de 
todo lo que él sospechaba pero no pudo siempre decir. 

Al leer los reportajes en la prensa que de vez en cuando se ocupa de 
estas cuestiones, se diría que las cosas no han cambiado mucho en cien 
años. Sin embargo, ahora sabemos mucho más y las investigaciones, tanto 
técnicas como documentales, nos han revelado una cantidad de datos que 
nos ayudan a distinguir y a clasificar las obras según las épocas, respetando 
el desarrollo en el estilo del insigne artista. La reciente aparición de algu­
nas obras «clave» para el conocimiento de Gaya, me refiero al llamado 
«Cuaderno italiano» y al boceto y al cuadro grande de Aníbal cruzando los 

Alpes para el concurso de Parmal, así como a los cambios de atribución de 

El cuaderno italiano, desconocido e insospechado, fue mostrado por primera vez en 

la exposición que a los cuadros de Gaya de pequeño formato se dedicó en el Museo del Pra-

25 



Jutiet Wilson-Bareau 

unos cuantos cuadros considerados hasta ahora como «obras maestras», 
nos permiten, por fin, entrever la posibilidad de una verdadera limpieza 
en una obra que, a pesar de su evidente importancia, resulta imposible de 
entender en su conjunto para muchas personas, dada la confusión exis­
tente entre obras auténticas y otras que no lo son en todos los catálogos 
publicados hasta hoy2. 

En la inscripción de su autorretrato del Museo del Prado, Goya se pre­
senta en 1815 como «pintor aragonés», en busto y de frente, a sus seten­
ta años. Tres décadas antes, a los pies de un niño encantador, en una 
época en que no suele firmar sus obras, reproduce su tarjeta en el retra­
to de Manuel Osorio conservado en el Metropolitan Museum of Art de 
Nueva York. Del pintor de la corte, muy dieciochesco, al genio aislado 

do: Coya. El caPricho y la invención, Madrid, Museo del Prado, 1993, pp. 92-97. También allí, 
nuevamente restaurado y definitivamente atribuído a Goya, apareció el boceto para el cua­
dro del concurso de Parma de 1771 (cat. 1). Y durante la exposición, don Jesús Urrea, conser­
vador entonces de pintura italiana en el Museo del Prado, pudo identificar en la Fundación 
Selgas-Fagalde, en Asturias, el gran cuadro de Anibal vencedor, que tJor prirnera vez miró Italia des­
de los Alpes, cuadro enviado a España después del concurso pero que había permanecido 
ignorado y sin catalogar. 

En España, no se han dado cuenta de que en la obra de Gaya se han hecho descata­
logaciones desde hace mucho tiempo, sobre todo en los museos norteamericanos. En reali­
dad, estos cambios de atribución no tienen ningún carácter de «political conectness», como se 
ha llegado a decir. Al contrario, proceden de investigaciones serias acerca de los muchos cua­
dros dudosos comprados directamente o a través de los grandes galeristas europeos por los 
primeros mecenas americanos, de quienes los «heredaron» los museos. 

En la exposición titulada Splendid Legacy, en homenaje a la mítica familia Havemeyer, 
celebrada en el Metropolitan Museum of Art de Nueva York, en 1991, ya quedaron retiradas 
las dos «obras maestras» de Gaya del museo, la titulada Ciudad en la roca, pastiche posible­
mente debido a Lucas «el joven», si no al padre, y la famosa de Majas al balcón. Después de 
nuevas investigaciones, se realizó la exposición de Coya in the MetTopolitan Museum of Art (Nue­
va York, 1995), donde fueron expuestas juntas las dos versiones de las Majas al balcón, en un 
intento de acercar al público estas cuestiones tan importantes, reservadas generalmente a los 
expecialistas. 

En el reciente congreso de Marbella (Málaga, abril de 1996), se ha dado mucha informa­
ción errónea, según se ha podido conocer a través de la prensa y de las Actas recién publica­
das, acerca de la otra versión de las Majas existente en una colección particular. El cuadro 
nunca ha pertenecido a Wildenstein, habiendo pasado desde España, donde los Havemeyer 
pudieron haberlo comprado, a Durand-Ruel en los primeros años de este siglo, y de allí a la 
muy distinguida colección francesa, dividida después entre los herederos y ahora dispersada 
entre varios miembros de la misma familia. 

En cuanto a la pintura titulada Comda en la plaza partida, esta también tuvo que ser retira­
da del catálogo de obras auténticas de Goya. Pero ya hace treinta años, la publicación de la 
tesis doctoral de Jutta Held habia descatalogado un cuadro de la misma serie, la Procesión de 
la Colección Fundación Búhrle en Zurich, después de un riguroso análisis estilístico (Farbe 
und Licht in Cuyas Malerei, Berlin, 1964, p.l91). 

26 



Cartuja 

Goya, pintor aragonés: anteceden/es, coincidencias p influencias 

de la postguerra napoleónica, hay que definir lo que es «un Goya>, -pin­
tado, dibujado o grabado-, y en que consiste el carácter del hombre y el 
estilo de sus obras. Para ver quién es es conveniente evocar su ascenden­
cia. Su nombre solo es evocativo: el breve apellido que indica el origen 
de la familia paterna en el País Vasco, un país de leyenda y de brujería, 
como lo recuerda la relación del célebre Auto de fe en Logroño en el año de 
1610, del cual sabemos que sacará inspiración el mismo Goya en sus 
«sueños» y «brujerías» de fines del siglo de las luces, en algunas estam­
pas de los Caprichos y en sus pinturas de «asuntos de brujas» para los 
duques de Osuna. 

Goya siempre se siente y se declara orgulloso de ser, por su patria y en 
sus sentimientos, muy «aragonés», pero corría todavía en sus venas una 
parte de sangre vasca. Esto podría explicar la unión en Goya de lo que 
parecen ser dos naturalezas distintas. De un lado, su carácter práctico, rea­
lista, gran cazador y aficionado a los toros, ahorrador con su dinero, minu­
cioso en cuanto a sus «derechos» como pintor de Cámara, y hasta agresivo 
en cuanto a su buena fama, cuando se siente amenazado por envidias y 
por los que él llama «esos hombres viles» en la corte de Madrid. Pero de 
otro lado, y casi en oposición al primero, resulta evidente su convicción en 
la importancia para su creatividad del «capricho» y de la «invención». 
Edith Helman, historiadora docta y perspicaz, mantenía que Goya nunca 
ha querido someter su originalidad creativa, su «capricho», totalmente a la 
«razón», tal y como lo han hecho sus amigos ilustrados, Jovellanos y Mora­
tín, entre otros. O el caso de Francisco Bayeu quién en su arte se forzaba a 
seguir las doctrinas neoclásicas de Antonio Rafael Mengs, aunque era ara­
gonés, formado bajo las influencias de Luca Giordano y de Antonio Gon­
zález Velázquez, y no menos obstinado que su cuñado Goya, con el que se 
enfrentaba, nos dice un testigo de la época, «a causa de su diferente modo 
de ver en Artes, y de tener ambos el genio muy fuerte», sobre todo en la 
«guerra» de los frescos del Pilar de ZaragozaE. 

De esta actitud de Goya, respetando siempre sus mas profundas motiva­
ciones emotivas y estéticas en el campo artístico, vienen la fuerza y la origi­
nalidad, a veces sorprendentes pero siempre totalmente convincentes, de 
sus obras. Viene también el hecho de que teniendo muy segura y tranquila 
la idea de su propia originalidad y los derechos de su «capricho» y de su 
«invención», estaba mucho menos sujeto a influencias ajenas a su carácter 

Comentario que se lee dentro de las "Noticias u'adicionales de D.F. Goya, dadas por 
el P.D. Tomás LÓPEZ, monje de la de Aula Dei, de Zaragoza, persona ejemplar y doc­
ta»: véase: el Conde de la VIÑAZA (c. Muñoz y Manzana), Goya: su tiempo, su vida, sus obras, 
Madrid, 1887, p.462. 

27 



J"tiel Wilson-Barenl1 

de lo que se ha creído, y seguía su camino alterando a su gusto los distin­
tos modelos que aprovechaba para su arte. 

En el autorretrato al aguafuerte del artista, de unos cincuenta años de 
edad, que encabeza los Caprichos se representa aquí también, para diferen­
ciarse de la categoría de los grabadores profesionales, como pintor. Es la 
portada que introduce a la serie de estampas editada en 1799, que más ha 
contribuido a su fama dentro y fuera de España durante su vida y sobre 
todo en Francia en el siglo XIX. En sus Caprichos, como en sus innumera­
bles dibujos, Gaya pretendía captar la vida de su época y dejar su opinión 
acerca de los seres humanos, sus costumbres, sus errores y hasta sus vicios, 
criticándoles en la época de los Caprichos o, más abiertamente, castigándo­
les en la de los Desastres de la guerra. Y lo hace de tal manera que, por nues­
tra reflexión en sus obras, entramos con él en el sentido profundo de sus 
imágenes. Es así como, a través de sus temas y de su agudísima observa­
ción del mundo que le rodea, se descubre para nosotros desde sus prime­
ras obras con procedimientos esencialmente artísticos. 

Por los años setenta del siglo XVIII Gaya se desenvuelve esencialmente 
entre dos estilos: el primero es el estilo «clásico», tal y como lo vemos en 
las páginas de su «Cuaderno italiano», con los estudios del modelo vestido 
a la usanza antigua". Es el tipo de análisis que emplea para sus primeros 
cuadros de atribución segura y a partir de un apunte recogido en su cua­
derno, al que contribuye también la cabeza de una Juno clásica, crea su 
impresionante cuadro de Santa Bárbard'. Es un estilo que sale directamen­
te de su estudio del Arte Antiguo y de los maestros mas clásicos del Rena­
cimiento o del Barroco, para alcanzar su mayor expresión en las magistra­
les pinturas murales de la Cartuja de Aula Dei, en 1774". Este estilo no es 
<<neoclásico» en el sentido de Mengs, y tiene más que ver con el sólido rea­
lismo y el vigor del barroco algo «naive» de José Luzán, según Ceán Ber­
múdez «el maestro de los mejores artistas que hubo en Aragón en el siglo 
XVI][» , tal como se refleja en sus dos grandes cuadros de San Miguel de los 
Navarros de Zaragoza, iglesia donde fue bautizado el mismo Luzán y, 
como se ha descubierto recientemente gracias al «Cuaderno italiano», 
también el primer hijo de Goya7• 

El capricho y la invención, Madrid, 1993, p.94-95, fig. 61-63. El cuadenw italiano J 770-
1786" Madrid, 1994, 1, p.56-57; 11, p.4, 6-16. 

El capricho y la invención, Madrid, 1993, n" 6. 

A. ANSÓN NAVARRO: Goya y A-ragón, Zaragoza, 1995, pp.I08-118. 

Véase: A. ANSÓN NAVARRO: El pinlor y l)roJesor José L"zán Marlinez (1710-1785), Zaragoza, 
1986. 

28 



, 

rusto los distin­

cuenta años de
, para diferen­
o pintor. Es la 
9, que más ha

'u vida y sobre
us innumera­
ar su opinión

asta sus vicios,
e, castigándo­
ue, por nues­
fundo de sus 
ima observa­

de sus prime­

sencialmente 
lo vemos en

odelo vestido 
sus primeros 
o en su cua­
sica, crea su 
directamen­

os del Rena­
las magistra­
estilo no es 
l sólido rea-

Ceán Ber­
en el siglo 

iguel de los 
o Luzán y, 

o italiano», 

italiano 1770-

¡5), Zaragoza, 

Coya, pintor aragonés: antecedentes, coincidenclns e influencias 

Al mismo tiempo, Gaya ha tenido contacto, sin duda directo, con la 
familia de los Tiépolo. Giambattista trabajaba en España, con sus hijos 
Domenico y Lorenzo, en la década que se corresponde con el aprendizaje 
de Gaya en el taller de su futuro cuñado, Francisco Bayeu, en Madrid, es 
decir, antes de su viaje a Italia. En esta época en la corte de Carlos III se 
enfrentaban los estilos de los dos artistas: por un lado, el neoclasicismo 
más frío y correcto, con su realismo de «buen gusto», de Antonio Rafael 
Mengs, y, por otro, la suntuosa libertad y la «poesía» del rococó monu­
mental de Tiépolo, en sus frescos para el nuevo Palacio Real, sin olvidar su 
última serie de pinturas, emocionantes, para el convento de San Pascual 
en AranjuezR• 

Es preciso abordar aquí la noción de calidad en la obra de arte. Si «el 
arte es comunicación de un ser humano a otro», como decía el filósofo Sir 
Isaiah Berlin al hablar de las interpretaciones pianísticas de Alfred Bren­
del, importa mucho, desde luego, quién es el autor o intérprete y a que 
nivel se lleva la «comunicación». En la época de Gaya, José Munárriz, lite­
rario ilustrado, lo decía en un discurso a los alumnos de la Real Academia 
de San Fernando, en 1802. Expresaba su convicción de que « ... para animar 
los cuadros, es necesario que la imaginación tenga el pincel y que el cora­
zón lo guíe; que el espíritu halle a la mano las imágenes más risueñas ... y 
que el corazón, que es el único que sabe hablar al corazón, toque las cuer­
das que nos mueven por la simpatía natural de nuestras almas»". No añade 
Munárriz que no es solo por «las imágenes risueñas», sino por todo el edi­
ficio, por toda la construcción de una composición -en pintura como en 
música o en poesía- que se trasmite el mensaje del autor. Recibimos el 
mensaje de una obra de arte, de música o de otro tipo de creación huma­
na, físicamente, es decir, por los ojos, por el oído, y sentimos sus impulsos, 
sus ritmos, en nuestro cuerpo, al mismo tiempo que se desarrolla en el 
cerebro y en lo que se llama el alma, la reacción en cadena, tan compleja, 
de nuestros conocimientos, nuestras experiencias, nuestros recuerdos ... 

y es esto lo que hace que una obra nos atraiga o no, permitiendo 
distinguir entre lo excepcional, lo normal, o lo francamente malo, en 
cualquier época y en cualquier forma en que se presente la obra. Los 
«genios» son aquellos de quienes las obras continúan emitiendo su 
mensaje en nosotros a través de los siglos y fuera de los cam bias de 
moda en el gusto. La calidad de una obra de arte se basa en la más o 

8 Ciamballista Tiepolo, 1696-1770, Ca' Rezzonico, Venecia, 1996; Metropolitan Museul11 
of Art, Nueva York, 1997, n" 53-56. 

9 Distribución de los premios ... por la Real Academia de San Fernando en la junta pública de 24 
de julio de 1802, Madrid, viuda de ¡barra, s.f., p.86. 

29 



la 

Juliet Wilson-Bareau 

menos perfecta armonía entre su concepción o su «idea» y la «forma» 
en que esta se expresa y se realiza. En el caso de la obra de arte pictóri­
ca su forma estética implica sus lineas de fuerza, el equilibrio -aunque 
se nos presente «desequilibrada», de todas sus partes, y su expresión 
técnica, un «toque» del pincel o del lápiz que llega a conmovernos ínti­
mamente, para sugerir y liberar sensaciones y reacciones, a la vez físicas 
e intelectuales o espirituales, como ya queda dicho. 

Se puede ilustrar esta proposición con unas obras de Tiépolo, como 
sus estampas llenas de «capricho», los llamados Scherzi de fantasía con su 
frontispicio y los Vari capricci que han tenido mucha influencia en la 
obra de Francisco de CoyalO• De las estampas de Tiépolo se podría decir 
que no tienen realmente «sentido», si no en si mismas y por su evoca­
ción de un mundo poético que nos «encanta», en los dos sentidos de 
palabra. El frontispicio a la serie de los Scherzi (fig. 1), introduce unas 
composiciones en que sus magos y jóvenes, serpientes y buhos, con vesti­
gios de ruinas clásicas, sugieren un mundo misterioso. En una escena 
bañada de luz se aprecia una base casi geométrica, de lineas que se cru­
zan y de espacios llenos o vacios que se compensan, dando una sensa­
ción de equilibrio perfecto. 

El frontispicio de Tiépolo se ha comparado muchas veces con la prime­
ra idea de Coya en el frontispicio proyectado para sus célebres aguafuer­
tes, más tarde llamados Caprichos, pero inicialmente concebidos como una 
serie de Sueños. La relación es evidente con el Sueño 1 Q, el dibujo prepara­
torio, firmado y fechado en 1797. La estampa, en definitiva el Capricho 43, 

lleva su célebre pero muy ambiguo título de El sueño de la razón produce 

monstruos, e in troduce en la segunda parte de la obra, más dedicada a 
escenas de brujería. Otro ejemplo nos lo proporciona una pequeña estam­
pa de Tiépolo de la misma serie de los Scherzi, en una escena con un sátiro 
entre dos jóvenes (fig. 2). No «explica» nada, sino que produce de nuevo 
una sensación de perfecto equilibrio entre la inmovilidad y movimiento, 
entre reposo total y una tremenda energía, donde las figuras se encuen­
tran ligadas y hasta traspasadas por las lineas del paisaje, de los árboles, o 
del palo que lleva el joven, y que reflejan o continúan las de sus miem­
bros, brazos y piernas. 

En Francisco de Coya hay una manera similar en la construcción de sus 
cuadros e igual forma de contraponer movimiento y reposo entre lineas y 
espacios, positivos o negativos, basta con contemplar el cuadrito de La Beata 

30 

10 
"Ydioma universal». Goya en la Biblioteca Nacional, Madrid, 1996, nº 161-164. 



ig. 

su «idea» y la «forma» 
la obra de arte pictóri­
el equilibrio -aunque 
partes, y su expresión 
ga a conmovernos ínti­
lcciones, a la vez físicas 
o. 

bras de Tiépolo, como 
cherzi de fantasía con su 
ucha influencia en la 
iépolo se podría decir 
ismas y por su evoca­

los dos sentidos de la 
1), introduce unas 

ntes y buhos, con vesti­
rioso. En una escena 

, de lineas que se cru­
an, dando una sensa­

as veces con la prime­
sus célebres aguafuer­
concebidos como una 

1 º, el dibujo prepara­
efinitiva el Capricho 43, 
eño de la razón produce 
obra, más dedicada a 
a una pequeña estarn­
a escena con un sátiro 
ue produce de nuevo 

Ivilidad y movimiento, 
las figuras se encuen­

tisaje, de los árboles, o 
úan las de sus miem­

la construcción de sus 
reposo entre lineas y 
I cuadrito de La Beata 

96, nº 161-164. 

Goya, pintor aragonés: anteceden/es, coincidencias e influencias 

con dos niños, pareja de La Beata con la duquesa de Alba, los dos firmados y 

fechados en 179511. En el primero, la anciana se agarra al viejo abate, con su 

silueta negra apenas perceptible, y forma con su cuerpo, su falda y los palos 

-el del abate en su mano y el suyo caído por el suelo- casi una composi­

ción de figuras geométricas, que pone de manifiesto las fuerzas opuestas de 

la Beata atrapada y de los niños traviesos y alegres que la provocan. En el 
mismo sentido, se puede analizar el cuadro de la serie de brujerías conocido 

como Vuelo de brujas y pintado para la Alameda de Osuna en 1797-17981�. En 

este también, la desnudez, la sencillez de la composición, da toda su fuerza 
a la magnífica invención plástica formada por el cuerpo del hombre desnu­

do, llevado por el aire y chupado por seres infernales. 

Si Giambattista juega sobre todo con la alegoría y el simbolismo en sus 

composiciones, contar historias de menor envergadura fue muy del gusto 

de su hijo Domenico. Este, que regresó a Italia en 1770, poseía varias 

estampas de Goya, incluso un volumen de los Caprichos, que vieron la luz a 
los pocos años antes de su muerte en Venecia en 1804. Así, parece casi 

seguro que Goya tenía relaciones personales con él, dada la semejanza téc­

nica en los aguafuertes de los dos. Dentro de los aguafuertes originales de 

Giandomenico hay una serie de escenas que cuenta la Huída a Egipto con 

mucha fantasía y cariño hacia los personajes protagonistas. No solamente 

es un conjunto encantador sino que nos deja ver el reverso del estilo roco­

có grandioso que practicaba su padre. 

La atención prestada por el hijo de Tiépolo a los aspectos más narrati­
vos y humanos de la vida, sea ésta real o sagrada, no dejaba por cierto de 

llamar la atención de Goya. Su interés se ve, por ejemplo, en su propio y 
muy temprano aguafuerte de la Huída a Egipto, en la relación graciosa y 

llena de respeto y cariño de San José que tiene la manita del Niño y que 

recuerda muchísimo a las pinturas de la cartuja de Aula Dei. En otras 
obras de mucho más «peso» de Goya se advierte el mismo interés en la 
acción dramática, aún siendo sin heroismo o significación simbólica, 
como en la copia al aguafuerte de El ciego de la guitarra, una versión de su 
cartón para tapiz de 1778. Es una escena de la calle, como lo es en Dome­

nico Tiepolo su visión de San José y la Virgen saliendo de una ciudad. En 
los dos hay un grupo de espectadores que miran con mucha atención a los 

protagonistas, y el cartón de Goya, aunque sea de mayores dimensiones y 
de técnica muy distinta, se puede comparar con las «pinturas» al pastel de 

Lorenzo, otro hijo de Giambattista, que representaba los tipos y caracteres 

II Museo del Prado, nº 7020 y colección particular; El caPricho y la invención, Madrid, 
1993, nº 64, 65. 

12 El caPricho y la invención, Madrid, 1993, nº 45. 

31 



Juliet Wilson-Bareau 

que se veían por las calles madrileñas, obras maravillosas que guarda el 
Palacio Real. 

Si se insiste en la influencia de los Tiépolo es, sobre todo, por la simili­
tud del estilo de Goya con las composiciones de Giambattista, y al mismo 
tiempo por la semejanza de Giandomenico, de Lorenzo y de Goya en su 
«modo de ver», su relación con el mundo. Para los hijos de Tiépolo en sus 
obras originales, como para Goya, cada personaje está individualizado, 
cada uno tiene su propio destino, sus propios gestos. En el caso de los ita­
lianos, esta atención sale en parte de la tradición de la Comedia del Arte, 
con sus numerosos «caracteres» representando diversos papeles. En Goya, 
la tradición realista española, sobre todo en el arte de Velázquez, se une a 
la italiana, incluyendo, por supuesto, entre las dos a Ribera, y, evidente­
mente, a la flamenca y a  la holandesa, sobre todo con Rembrandt. Basta 
recordar los emocionantes aguafuertes de Rembrandt con el tema de la 
Sagrada Familia, o la estampa de la llamada «Petite tombe», con sus perso­
najes tan realistas, mirando y escuchando a Cristol?. Pero si Velázquez y 
Rembrandt son sus dos maestros preferidos, como lo afirmaba el mismo 
Goya, la influencia de los Tiépolo no dejaba de ser fundamental en la 
construcción de sus composiciones, para la colocación de un tema y la 
expresión de su energía, en su dramatismo o su quietud, organizado todo 
para reforzar la significación y expresar la energía vital de los seres, sean 
estos humanos o infernales. 

Vista la calidad de las obras más tempranas de Goya y la fuerza e inteli­
gencia de su invención, se puede afirmar que estamos en presencia de un 
artista de muy grandes capacidades desde el inicio de su carrera de pintor, 
de dibujante o de grabador. Así, no deja de sorprender la cantidad de 
obras de estilo muy variado y muchas veces de muy escasa calidad, que se 
han atribuido y siguen siendo atribuidas al «Goya joven». En efecto, su 
habilidad, la manera que ya hemos visto de manejar el pincel, de crear 
contrastes y sugerir movimiento, son una constante en el arte de Goya, y 
se encuentran presentes desde sus primeras obras. 

Con ocasión de los estudios realizados de los cuadros de pequeño for­
mato en el Museo del Prado se ha podido aprender mucho del boceto, de 
comienzos de los años ochenta, para la AParición de la Virgen del Pilar a San­
tiagol4• Aquí, por ejemplo, Goya utiliza una técnica que se encuentra 
mucho en su obra, para dar relieve al discípulo que se sitúa con los brazos 

13 
"Ydioma Universal».Coya en la Biblioteca Nacional, Madrid, 1996, n º 58, 

14 El caPricho y la invención, Madrid, 1993, n º 10; A. ANSÓN NAVARRO, Coya. y Aragón, Zara­
goza, 1995, p. 144-145. 

32 

abiertos 
puestos 
del ho 

directa, 



¡ueño for­
)oceto, de 
'itar a San­

ncuentra 
los brazos 

lmgón, Zara-

Goya, 1Jintor aragonés: anlecedenles, coincidencias e influencias 

abiertos delante del Santo en éxtasis: lo hace con toques de blanco dis­
puestos alrededor de su silueta, añadiendo una breve pincelada encima 
del hombro para crear el efecto de movimiento, como en los «comics», 
con que el personaje se acerca y expresa su devoción hacia Santiago. Pues, 
el apóstol está sacado de una página del Cuaderno italianol", dentro de 
una serie de preciosos dibujos en sanguina sobre temas bíblicos de unos 
diez años antes. El boceto es un ejemplo destacado tanto de la manera 
directa, llena de fuerza, de Gaya, como de su claridad compositiva. 

Conviene detenerse un poco en la manera con que Gaya aborda el 
tema religioso en su pintura ya que se ha dicho (posiblemente por variar 
bastante, según parece, su estilo en este tipo de pintura) que no alcanzó 
un estilo personal en estos temas, dando a entender que fue, sobre todo, 
por falta de interés o por su reputación de liJeral y de anticlerical. Al estu­
diar atentamente esta parte de su obra, en los bocetos como en los frescos 
o cuadros de altar, parece evidente que, al contrario, la pintura religiosa 
tenía un valor singularmente importante para él. Si el estilo de sus cua­
dros religiosos cambia bastante de uno a otro ejemplar, sin que varíen en 
nada la mano o la manera del artista, es, sobre todo, por la muy meritoria 
razón de que Gaya prestaba muchísima atención al contexto arquitectóni­
co, ignorado hasta hace poco por la mayoría de sus críticos. En el caso de 
la ya citada AParición de la Virgen del Pilar, Gaya respondió a la arquitectura 
sobria y luminosa y a las amplias proporciones de la iglesia de Urrea de 
Gaén (Zaragoza), realizada sobre planos de Agustín Sanz. La composición 
de su boceto fue modificada en el gran cuadro final, sin duda para con­
cordar de manera mas adecuada con el sitio preciso de la colocación de 
éste, aunque desconocemos su emplazamiento definitivo y también ha 
desaparecido el lienzo, destruido durante la Guerra Civil y conocido a tra­
vés de unas raras fotografías. 

Al año siguiente Gaya pintaba la espléndida Anunciación, muy distinta 
de su Virgen del Pilar, para la desaparecida iglesia de San An tonio del Pra­
do en Madrid. El boceto es obra muy «abocetada», como el de la AParición 
de la Virgen, posiblemente por no ser el boceto definitivo, siendo la compo­
sición invertida aquí también respecto al cuadro definitivo. El cuadro de 
la Anunciación, muy grande, debería ocupar la parte más alta de un nuevo 
retablo neoclásico de bastante complejidad arquitectónica. Tenía que ajus­
tarse su borde superior a la curvatura de la bóveda de donde recibiría la 
luz, a la vez luz real y, dentro del cuadro, luz divina. Obra pensada para 
ser vista desde lejos y desde abajo, Gaya la hizo con una técnica bastante 
somera, con grandes toques que modelan las formas y expresan la luz. Por 

15 El cuaderno italiano, Madrid, 1994,1, p.59; 11, p.33. 

33 



s 
1 

I 

e 

juliet Wilson-Bareau 

la comparación con el boceto se ve como Goya ha simplificado la composi­
ción, sobre todo en la parte de arriba donde ha eliminado a la figura de 
Dios Padre y a los angelitos, para concentrarse en el solemne encuentro 
entre la Virgen y el arcángel Gabriel, una composición majestuosa y muy 
abstracta en su geometría internal6. 

Dos años más tarde, Goya pintaba tres lienzos para las religiosas de 
Santa Ana de Valladolid y su cuñado Ramón Bayeu otros tres. Deberían 
decorar la nueva iglesia de un convento que el rey Carlos III había manda­
do reconstruir a su arquitecto Francisco Sabatini. Los cuadros, con figuras 
de tamaño natural, ocupan ricos retablos de mármol y madera, en parte 
dorada, de puro estilo neoclásico, y aquí también Goya aprovecha el con­
texto arquitectónico y al mismo tiempo la luz natural que viene de la bóve­
da y también de una ventana situada cerca del altar mayor, para bañar sua­
vemente las formas de sus figuras. Ajusta su estilo tan perfectamente al 
contexto, incluso al humano, que estos tres cuadros, pintados para unas 
religiosas bernardas recoletas, que nos encantan por la armonía y la senci­
llez de sus composiciones, permanecen insólitos en el conjunto de su 
obra, a la vez que muestran todas las características de la mano y de la 
inteligencia del maestrol7• 

Para concluir estas consideraciones sobre Goya pintor religioso se pue­
de aludir al cuadro del Prendimiento de Cristo de la sacristía de la catedral 
de Toledo. El lienzo de Goya ocupa allí un retablo también neoclásico, 
construido para formar un conjunto con otro, uno a cada lado del magní­
fico Expolio pintado por el Greco. Adecuado al sitio, ajustado a la luz artifi­
cial que debería recibir por velas y lámparas, el cuadro de Goya es de los 
más impresionantes: una obra maestra de la pintura, elaborada a partir 
del pequeño boceto espeluznante conservado en el Prado, y mostrando la 
misma lucha entre luz y oscuridad que se advierte en tantas láminas de los 
Caprichos trabajadas en la misma épocal8. Goya nos pone aquí delante de la 

16 Véase el boceto y el cuadro reproducidos en El calJricho y la invención, Madrid, 1993, p.73 
Y 141, Y el cuadro en: Gaya: 250 aniversario, Museo del Prado, Madrid, 1996, n" 66 y p.151-152. 

17 Los tres cuadros, uno u otro expuestos esporádicamente, se encontraban reunidos 
en la exposición: Goya, Palacio de la Lonja de Zaragoza, 1992, nº 14 a 16. A pesar de ofrecer 
un aspecto muy apagado por la falta de limpieza, contaban entre las obras más impresionan­
tes de esta antología. Ahora, recientemente restaurado en el taller del Museo del Prado, El 

tr"ánsito de San José ha recobrado toda su calidad original y se ha revelado como la magnífica 
obra maestra que es. Cuando sea posible contemplar los tres cuadros restaurados en su con­
texto original se podrá definir mejor lo que realmente es la manera de Goya en la década de 
los años ochen tao 

18 El cuadro se pudo ver cuidadosamente limpiado y de efecto impresionante en la 
exposición Goya, Nationalmuseum, Estocolmo, 1994, nº 20, la reproducción que figura (sien­

34 

historia bíbli 
manera, segú 
recordando, 
que contempla 

La preocup 
por supuesto, 
pre más clarar 
de los cartone 
muchos dibuj, 
conocimiento 
retratos. Sin 
cuando el «p 

Sabemos 
de la muerte 

19 

20 



filósofo», 

cado la composi­
o a la figura de 

'mne encuentro 
ajestuosa y muy 

las religiosas de 
tres. Deberían 
III había manda­
ros, con figuras 
adera, en parte 
rovecha el con­
iene de la bóve­
para bañar sua­
rfectamente al 
ados para unas 
onía y la senci­

conjunto de su 
a mano y de la 

'eligioso se pue­
de la catedral 

én neoclásico, 
ado del magní­
lo a la luz artifi-

Gaya es de los 
orada a partir 

mostrando la 
láminas de los 
í delante de la 

Madrid, 1993, p.73 
66 Y p.151-J52. 

mtraban reunidos
'\ pesar de ofrecer 
más impresionan­

useo del Prado, El 
'omo la magnífica 

rados en su con­
en la década de 

Dresionante en la 
I que figura (sien-

Goya, l)in/o,. aragonés: anteceden/es, coincidencias e injluPl1rias 

historia bíblica, en contacto directo con la acción, que «cuenta» a su 
manera, según la sugieren su capricho y su imaginación emocionada, 
recordando, sin duda, alguna de las estampas religiosas de Rembrandt 
que contemplaba junto con su amigo Ceán Bermúdez en esta épocal9• 

La preocupación de Gaya por el drama latente en cada ser humano y, 
por supuesto, entre los hombres, entre hombres y mujeres, se define siem­
pre más claramente a lo largo de su vida. Ya había empezado en la época 
de los cartones para tapices y, años más tarde, en los Caprichos como en sus 
muchos dibujos, Gaya va siempre afinando su capacidad para expresar un 
conocimiento del ser humano que se aprecia también en sus penetrantes 
retratos. Sin embargo, es durante el período de la guerra contra Napoleón 
cuando el «pintor como lo llamaban sus amigos, medita más 
profundamente en estos temas. 

Sabemos por el famoso inventario de su casa, hecho en 1812 después 
de la muerte de su esposa, Josefa Bayeu, que Gaya guardaba como deco­
ración de su hogar un conjunto excepcional de obras propias, entre ellas 
la serie de doce magníficos bodegones y unos cuadros relacionados sin 
duda con la guerra, como La Aguadora y El Afilador, con sus alusiones a 
los héroes del Sitio de Zaragoza. El primero recuerda una estampa popu­
lar de la famosa María Agustín llevando su cesta llena de cartuchos y un 
cántaro de aguardiente para los defensores de la ciudad sitiada, y al mis­
mo tiempo hace pensar en las diosas paganas del Cuaderno italiano, 
como lo hacen también los recuerdos de obras célebres de la antigüedad 
en el caso de El Afiladoro. Pero los más importantes fueron los cuadros 
titulados en el inventario bajo los números 23 a 25, que llevan todavía, 
pintado en blanco, el número con una X, la letra inicial de Xaviel-, el 
nombre del hijo de Gaya, quién más tarde, según los documentos, solía 
cambiar la X por J. 

Francisco de Gaya murió en Burdeos en 1828. Ocho años más tarde, 
Javier vendió al barón Taylor un conjunto de cuadros destinado a la Gale­
ría de arte español proyectada por Luis Felipe en el Louvre. Los cuadros 
vendidos incluyeron obras como los dos célebres lienzos del museo de 
Lille, en Francia, conocidos como Les jeunes y Les vieilles. El primero no 
figura en el inventario y se supone, entonces, de fecha más avanzada que 
el segundo, que \leva todavía la marca X en un ángulo inferior. Además, 

do en el catálogo anterior a su restauración). Para el boceto y el contexto, véase: El capricho y 

la il1vl'l1ción, Madrid, 1993, p.23S-239. 

19 Véase el catálogo: "Ydioma 1II1iver.\(/I». Gaya el1 la Biblio/em Naciona4 Madrid, 1996, passim. 

�o Véase: ll'l calJ,iclw y la invención, Madrid, 1993, p.30S. 

35 



l 

( 

religiosas 

ürAnl'.::ln 

Juliet Wilson-Bareau 

sabemos ahora que no formaban una verdadera pareja, porque después 
de la subasta en Londres de la colección de Luis Felipe, en el año 1853, 

Las viejas fue ajustado, por adiciones a su lienzo original, al tamaño del 
cuadro mayor21. Pero en casa de Gaya, el cuadro de Las viejas, identificado 
entonces como El tiempo, se encontraba junto a dos cuadros de dimensio­
nes idénticas y, entre sí, de tema muy similar, Las majas al balcón y La maja 
y la celestina. El inventario de 1812 y la venta de cuadros por el hijo de Gaya 
nos acercan a los problemas de identificación y autentificación de las 
obras, y afectan a la importantísima cuestión, poco transparente, de su 
procedencia original. 

En los últimos meses del año 1995 el Metropolitan Museum of Art de 
Nueva York ha tenido reunidas en una exposición todas las obras de Gaya 
o a él atribuidas, pinturas, dibujos y aguafuertes, de sus colecciones. Las 

investigaciones realizadas en esta ocasión han permitido avanzar mucho 

en el conocimiento del arte de Gaya, como sucedió con ocasión de la 

exposición en el Museo del Prado de los cuadros de Gaya de pequeño for­

mato. Tanto el análisis visual riguroso de los cuadros, y la ayuda prestada 
por los medios técnicos tales como la radiografía y la reflectografía infrarro­

ja, y la comparación imprescindible de las pinturas con los dibujos y las 
estampas, han permitido fijar lo que realmente caracteriza a su estilo en 
estas obras tan importantes, y rechazar con mucha mayor seguridad las 

copias e imitaciones, sean éstas mas o menos de la época, o de años muy 
posteriores. La empresa patrocinadora de la exposición del Metropolitan 

fue «Gaya Foods» «<Comidas Gaya,,) que lleva la divisa: «Si es Gaya, ¡tiene 

que ser bueno!» -«If it is Gaya, it has to be good!». Pero, ¿qué es Gaya? 

¿Cómo definir una obra de arte «buena»? ¿Y cómo podemos saber si lo 
que nos parece bueno lo es realmente? Hay que tener en cuenta que nues­
tro gusto, en el caso de Gaya, está todavía bajo la influencia de las obras 

de sus imitadores de la época romántica, para no hablar de muchas atribu­
ciones posteriores. ¿Cómo hacer que un gusto en cierto modo «falsifica­

do» no nos engañe y no nos haga caer en el error? 

Ya hemos analizado las características más sobresalientes del estilo de 

Gaya, en obras de atribución absolutamente segura. Por lo tanto, habría 
que preguntar a cada obra -retratos, escenas o de género, 

etc.- si tiene originalidad en su concepción y vitalidad en su composi­
ción. Si se aprecia en la obra una inteligencia del conjunto que hace que 

cada parte juegue su papel, que cada personaje tenga su relación con 

otro dentro de la obra o con el espectador, y que no haya ni una parte 

21 Para una clarificación de este tema, véase: ].WILSON-BAREAU, «Coya in the Metropoli­

tan Museum», The BUTlinglan Magazine, CXXXV1I, (1996), p.96, nota 6. 

36 

Ca 

del lienzo o de 

ne en la realizab 

rapidez y seguriJ 
si las lineas expr 

el contexto espa 

bien definidas, 

con una buena 

ropa. Si los gesto 

fuerza apropiac 

argumento, la t 

personaje, y has 

do de las estam 

truos creíbles» 

preguntar si la 

tras una relaci' 

junto de estas <i 

sea de Gaya. 

como 

dos al 



( 

l estas

Juliet Wilson-Bm-eau 

sabemos ahora que no formaban una verdadera pareja, porque después 
de la subasta en Londres de la colección de Luis Felipe, en el año 1853, 

Las viejas fue ajustado, por adiciones a su lienzo original, al tamaño del 
cuadro mayor21. Pero en casa de Gaya, el cuadro de Las viejas, iden tificado 
en tonces como El tiempo, se encon traba jun to a dos cuadros de dimensio­
nes idénticas y, entre sí, de tema muy similar, Las majas al balcón y La maja 
y la celestina. El inventario de 1812 y la venta de cuadros por el hijo de Gaya 
nos acercan a los problemas de identificación y autentificación de las 
obras, y afectan a la importantísima cuestión, poco transparente, de su 
procedencia original. 

En los últimos meses del año 1995 el Metropolitan Museum of Art de 
Nueva York ha tenido reunidas en una exposición todas las obras de Gaya 
o a él atribuidas, pinturas, dibujos y aguafuertes, de sus colecciones. Las 
investigaciones realizadas en esta ocasión han permitido avanzar mucho 
en el conocimiento del arte de Gaya, como sucedió con ocasión de la 
exposición en el Museo del Prado de los cuadros de Gaya de pequeño for­
mato. Tanto el análisis visual riguroso de los cuadros, y la ayuda prestada 
por los medios técnicos tales como la radiografía y la reflectografía infrarro­
ja, y la comparación imprescindible de las pinturas con los dibujos y las 
estampas, han permitido fijar lo que realmente caracteriza a su estilo en 
estas obras tan importantes, y rechazar con mucha mayor seguridad las 
copias e imitaciones, sean éstas mas o menos de la época, o de años muy 
posteriores. La empresa patrocinadora de la exposición del Metropolitan 
fue «Gaya Foods» «<Comidas Gaya») que lleva la divisa: «Si es Gaya, ¡tiene 
que ser bueno!» -«If it is Gaya, it has to be good!». Pero, ¿qué es Gaya? 
¿Cómo definir una obra de arte «buena»? ¿Y cómo podemos saber si lo 
que nos parece bueno lo es realmente? Hay que tener en cuenta que nues­
tro gusto, en el caso de Gaya, está todavía bajo la influencia de las obras 
de sus imitadores de la época romántica, para no hablar de muchas atribu­
ciones posteriores. ¿Cómo hacer que un gusto en cierto modo «falsifica­
do» no nos engañe y no nos haga caer en el error? 

Ya hemos analizado las características más sobresalientes del estilo de 
Gaya, en obras de atribución absolutamente segura. Por lo tanto, habría 
que preguntar a cada obra -retratos, escenas religiosas o de género, 
etc.- si tiene originalidad en su concepción y vitalidad en su composi­
ción. Si se aprecia en la obra una inteligencia del conjunto que hace que 
cada parte juegue su papel, que cada personaje tenga su relación con 
otro dentro de la obra o con el espectador, y que no haya ni una parte 

21 Para una clarificación de este tema, véase: j.WILSON-BAREAU, «Coya in the Metropoli­
tan Museum», The BUTlington Magazine, CXXXVlI, (1996), p.96, nota 6. 

36 

del lienzo o de 
ne en la realiza 
rapidez y segua 
si las lineas exb 
el contexto esp 
bien definidas 
con una buen: 
ropa. Si los gec 
fuerza apropie 
argumento, la 
personaje, y h, 
do de las estan 
truos creíblesj 
preguntar si I� 
tras una relacj 
junto de 
sea de Gaya. 

pre que 
copias, sob 
Gaya y 
dores o im 
Serafín G 

23 Para el 
ATt, Nueva York, 



I 

arque después 
n el año 1853, 

al tamaño del 
s, iden tificado 

s de dimensio­
alcón y La maja 
el hijo de Gaya 
'icación de las 
paren te, de su 

¡eum of Art de 
obras de Gaya 
lecciones. Las 
vanzar mucho 
ocasión de la 

e pequeño for­
yuda prestada 
grafía infrarro­
s dibujos y las �a su estilo en 
seguridad las 
de años muy 
l Metropolitan 
bs Gaya, ¡tiene 
¿qué es Gaya? 
nos saber si lo 
enta que nues­
ía de las obras 
fnuchas atribu­
oda «falsifica­

:s del estilo de 
tanto, habría 
o de género, 

n su composi­
que hace que 
l re 

. 
lación con 

DI una parte 

in the Metropoli-

Gaya, pintor aragonés: antecedentes, coincidencias e influencias 

del lienzo o de la hoja de papel o del muro que carezca de interés, Si tie­
ne en la realización las características calidades de Gaya: si hay brevedad, 
rapidez y seguridad en la pincelada, sea esta de toques largos o breves, y 
si las lineas expresan a la vez la forma y la emoción, Si está bien definido 
el contexto espacial con sus figuras y, al mismo tiempo, si están las figuras 
bien definidas, con un vestido que encaja perfectamente en el cuerpo, 
con una buena construcción del «es queleto» perceptible debajo de la 
ropa. Si los gestos, las miradas, están adecuados al tema y expresados con 
fuerza apropiada pero sin exageración, sin histerismo, para reforzar el 
argumento, la historia que narra la composición. Si resulta «creíble» un 
personaje, y hasta su conjunto, en el sentido con que Baudelaire, hablan­
do de las estampas de Los Caprichos decía que Gaya había creado «mons­
truos creíbles» -«des monstres vraisemblables». Y, sobre todo, hay que 
preguntar si la obra llama nuestra atención, nos atrae, creando con noso­
tros una relación a la vez intelectual y emocional. Si la respuesta al con­
junto de estas cuestiones es negativa, lo más probable es que la obra no 
sea de Gaya. 

En este caso, y cuando surgen las dudas acerca de una obra, hay que 
investigar su estado de conservación, sus características técnicas funda­
mentales, para constatar si ha habido alteraciones que han dañado al 
efecto de la obra, o sí, al contrario, la falta de calidad depende de la 
obra en sí misma y, desde luego, de su autor. Al mismo tiempo, hay siem­
pre que verificar su historia, su procedencia, dado el gran número de 
copias, sobre todo de sus retratos, que se hicieron durante la vida de 
Gaya y después, y dado también el gran número de cuadros de sus segui­
dores o imitadores. En el inventario de la colección madrileña de don 
Serafín García de la Huerta, hecho en 1840, doce años después de la 
muerte de Gaya, anotan muchos cuadros de Leonardo Alenza, descritos 
como «copiando», «imitando» o «al estilo de» Gaya, con otros ya atribui­
dos al maestro que, por cierto, no son de éF2. Entre estos, había una ver­
sión de Las majas en el balcón, atribuida a Gaya pero que sabemos no fue 
pintada por él, que está basada en la versión del cuadro del Metropoli­
tan Museum2, (fig. 5). 

22 Véase: MARQUÉS DEL SALTILLO: «Colecciones madrilet1as de pinturas: La de Don Sera­
fín Garda de la Huerta (1841)>> , en: A,'teEspañol, (1951), p.l69 ff; N. GLENDINNING, «Spanish 
inventory references to paintings by Goya, 1800-1850: originals, copies and evaluations», en: 
The Bu rli ngton Magazine, CXXXVI, (1994), pp,1 03-11 O; ].WILSON-BAREAU, «Goya and the X Num­
bers: The 1812 Inventory and Early Acquisitions of "Goya" Pictures», en: Metmpolitan Museum 

¡oumal, 31, (1996), p,I72, nota 40, 

23 Para el cuadro del Metropolitan Museum, véase: Gaya in the Metropolitan Museum o/ 
A,'t, Nueva York, 1995, p.65. 

37 



G 

r 

\ 

' 

izq¡; 
I 

fu.!iet Wilson-Bareau 

En la segunda mitad del siglo XIX, el problema de las imitaciones y has­
ta falsificaciones iba creciendo, y el propio nieto de Gaya fue llamado por 
el año 1868 para declarar, en un contexto de litigio, si ciertas obras atribui­
das a su abuelo fueron realmente pintadas por él. Más tarde, como ya se 
ha dicho, los primeros historiadores de Gaya, como el conde de la Viñaza 
a finales del siglo XIX, o Elías Tormo, a principios de éste, han expresado 
su ansiedad ante el número elevado de obras de Gaya de dudosa atribu­
ción. En la gran muestra -nada científica, hay que decirlo,- del año 
1900 celebrada en Madrid, hasta 145 cuadros fueron prestados por entida­
des tan eminentes como la Casa Real, las Academias y el Banco de España, 
pero al mismo tiempo por hasta 60 particulares24• Muchas de las obras per­
tenecieron a los descendientes de quienes les habían encargado o com­
prado a Gaya, pero otras aparecieron por primera vez en esta ocasión, a 
veces aún con «firma y fecha» de Gaya (de las que hay dos de estas en el 
Metropolitan), erróneamente y hasta fraudulosamente atribuidas a Gaya. 

Una de las obras presente en la exposición de 1900, impresionante por 
su tamaño y su admirable tema, fue el cuadro perteneciente entonces al 
Duque de Marchena, la versión de Las majas en el balcón que ya en 1835 se 
encontraba en la colección de su padre, el infante don Gabriel Sebastián y 
Braganza, biznieto de Carlos IlI, que serviría, sin duda, de modelo para la 
versión ya comentada> en París. El cuadro del Infante pasaría, a través del 
Legado Havemeyer, al Metropolitan> entrando en el museo en 1929 (fig. 4). 
Pero en 1993, como hemos visto, este cuadro y el también célebre de Ciu­
dad en una roca se vieron oficialmente «descatalogados» de Gaya por el 
propio museo: la autenticidad de este segundo cuadro había sido puesta 
en duda hacía ya tiempo por su calidad de exagerado «pastiche». En la 
más reciente muestra del Metropolitan, Las majas en el balcón del museo 
apareció como «atribuido» a Gaya, por no ir hasta una descatalogación 
definitiva sin tener la unanimidad sobre este asunto en el propio museo. 
Sin embargo, la demostración de su verdadera atribución se hizo por un 
medio muy sencillo: el museo pudo obtener el préstamo del cuadro del 
inventario de 1812,25 el lienzo con la X que figuraba en la Galería española 
en el Louvre, y así las dos obras se encontraron juntas (fig. 3). 

La comparación de las dos versiones hizo resaltar las impresionantes e 
irresistibles calidades del «original» de Gaya, -su fuerza, su vigor, el brío 

24 Catálogo de las obras de Coya expuestas en el Ministerio de Instrucción Públiw y Bellas Artes,Madrid, Mayo, 1900. 
25 Coya in the MetrofJolitan Museurn 01Art, 1995, p.64; Coya:250 aniversa1'io, Madrid, Museodel Prado, 1996, p.235. 

38 

de su técnica y 
aspecto flojo, v, 
Infante don Se 
entre sí, casi se 
En la segunda, 
someten con so 
majo protector 
de lujo y placer 
al mismo tiem¡ 
caren te de «es( 
¡Qué majo má 
«modelo» en e: 
de su maja tan 
ser una variant 
vas y espacios 
de tensiones, 
una obra de in 
siglo XIX.26 

Hasta en lo 
manera de Ca) 
con algunos e� 
vez en cuando; 
majo de la 

. Isugenr a man! 
Pues, ¡Qué COI 
que no crean I 
tados, con la rr 
que en el origi 
de Gaya que i 
composición. 
preparación ( 
en el lienzo «f 
de la pre��ral 
comparaClon ( 

26 Se ha dic¡ 
dado su mal estao 
go, aún si se ha 5 
talmente a la COl\ 

como el espíritu o 
como lo estuvier6 



.
l. 

), 

I 

influencias 

aciones y has­
� llamado por 
obras atribui­
e, como ya se 
e de la Viñaza 
an expresado 
udosa atribu­
0,- del año 

os por entida­
ca de España, 
las obras per­
gado o com­
ta ocasión, a 

tie estas en el 
idas a Gaya. 

esionante por 
e entonces al 
ya en 1835 se 

el Sebastián y 
odelo para la 
a, a través del 

1929 (fig. 4). 

élebre de Ciu­
Gaya por el 

a sido puesta 
tiche». En la 
'n del museo 

'catalogación 
opio museo. 
hizo por un 

el cuadro del 
ería española 

ifesionantes e 
vigor, el brío 

>lica y Bellas A"fes, 

Madrid, Museo 

Coya, pintor aragonés: antecedentes, coincidencias e 

de su técnica y la perfección de su composición- y ponía de relieve el 
aspecto flojo, vacío, demasiado suave y hasta sentimental de las Majas del 
Infante don Sebastián. En la primera obra las majas invitan, comentan 
entre sí, casi se burlan del espectador que, por supuesto, sería masculino. 
En la segunda, las majas con la cabeza y la mirada bajas, se dejan ver, se 
someten con sonrisas afectadas, la de la ropa blanca es manipulada por su 
majo protector que la tiene por el hombro y la presenta como un objeto 
de lujo y placer al observador. Esta versión es mayor que la original pero 
al mismo tiempo la composición parece más vacía, carente de energía, 
carente de «esqueleto» debajo de las ropas, sobre todo en los hombres. 
¡Qué majo más débil! él que se encuentra en pie, comparado con su 
«modelo» en el primero de los cuadros, donde sube, amenazador, detrás 
de su maja tan aguerrida. En el cuadro del Metropolitan, que pretende 
ser una variante del original, no existe la interacción entre formas positi­
vas y espacios negativos alrededor de las figuras que crea como una red 
de tensiones, una carga eléctrica en el original de Gaya. Estamos ante 
una obra de interpretación ya romántica y sentimental, de los años 30 del 
siglo XIX.26 

Hasta en los detalles de la versión original se ve muy claramente la 
manera de Gaya, estos toques de una rapidez y una precisión maravillosas, 
con algunos empastes puestos con máxima libertad para dar su efecto de 
vez en cuando; o el punto de color que indica el cigarrillo encendido del 
majo de la izquierda; al mismo tiempo hay como aguadas muy ligeras para 
sugerir la mantilla negra o animar el traje negro de la maja de la derecha. 
Pues, ¡Qué contraste con el otro cuadro!, con indicaciones de las formas 
que no crean la forma, con insistentes pero inconsecuentes toques empas­
tados, con la monotonía de las repetidas verjas del balcón, más numerosas 
que en el original, y pintadas antes que las figuras, al contrario del cuadro 
de Gaya que las añade al final, encima de las ropas, para estructurar su 
composición. Una diferencia notable entre los dos cuadros es la falta de 
preparación (normalmente muy visible en las pinturas originales de Gaya) 
en el lienzo «bueno» y, al contrario, la transparencia demasiado aparente 
de la preparación fuertemente rojiza en el lienzo del Metropolitan. La 
comparación detallada de uno y otro cuadro nos lleva a constatar la impor­

26 Se ha dicho que no se puede juzgar el efecto del cuadro del Metropolitan Museum, 
dado su mal estado de conservación y las torpes limpiezas sufridas en el pasado. Sin embar­
go, aún si se ha alterado algo en la silueta del majo de la derecha, ello no afecta fundamen­
talmente a la composición. Las lineas generales, los detalles principales y la pincelada, así 
como el espíritu de la composición están todavía presentes en la versión del Metropolitan tal 
como lo estuvieron desde el principio. 

39 



tadas' 

sabl 
Madrid, perd 
que olfatea SI 
para una pm 

del Sordo. Al 
necían desde 
tipo de decOl 

¿Cual poV 
Madrid, en 

JuliPt Wilson-Bareau 

tancia del examen técnico de las obras y, sobre todo, de la buena interpre­ do con sus b 
tación de lo que se revela. taba ni un c 

acciden 
De los tres cuadros de gran tamaño del inventario, se sabía ya, por el 

examen hecho en el Instituto de Conservación y Restauración de Madrid, No se 

que La maja y la celestina 27 (fig. 6) tenía una composición subyacente muy 
curiosa y que Goya había utilizado un lienzo antiguo para su composición. 
También, con el cuadro de Las viejas o El Tiempo una radiografía había 
dejado ver, parcialmente hasta ahora, otra pintura algo similar debajo de 
la composición de Gaya (fig. 7). Con una reproducción de la radiografía 
de La maja y la celestina, mi colega y buena amiga Enriqueta Harris ha 
podido identificar en el Warburg Institute en Londres el origen del cua­

En este caso 

hechas direct dro subyacente. Se trata de una estampa original de Adrian Collaert, gra­
bador flamenco del siglo XVII, y es la representación simbólica de uno de 
los Cuatro Elementos: Ignis, El Fuego (fig. 8). Con esta identificación ha 
sido posible reconocer los temas de otros dos elementos: debajo del cua­
dro de Las viejas está El Aire, y debajo de Las majas al balcón, La Tierra28, es 

a lo que ha¡j 
Museo de B� 

decir, se han encontrado tres de los cuatro elementos. Gaya parece, por lo 
tanto, haber elegido una serie de cuadros antiguos, seguramente conside­
rados por él sin valor, él que tanto respeto sentía por las obras de arte, 
para convertirlos en una serie de composiciones propias sobre temas tam­
bién simbólicos, meditaciones sobre la juventud y la vejez, la belleza que 
se termina, la vida y la muerte. 

A la búsqueda del cuarto elemento, se pensó en el cuadro del inventa­
rio más cercano a estas tres pinturas, descrito además en el catálogo de la 
Galería española de Luis Felipe con las mismas medidas, aunque ahora se 
vea de menor tamaño. Se trata del número 25 que figura con el título de 
El Lazarillo de Tormes en el inventario de 1812. Sobre todo, daba idea de que 
pudiera tratarse de la obra buscada la constatación de que había otra pin­
tura subyacente, por la existencia de empastes que nada tenían que ver 
con la composición de Gaya. La investigación se hizo hace poco tiempo 
en el mismo Instituto de Conservación y Restauración de Madrid y la sor­
presa fue grande al descubrir que la pintura que había debajo no era la 
cuarta composición de Collaert (es decir, El Agua) sino un bodegón anó­
nimo de Van der Hamen o de BIas de Ledesma, perfectamente conserva­

27 Pocas veces expuesto, el cuadro se vió en la exposición: Francisco Goya. Maleri-Tegning­
Grafikh, Najonalgalleriet, Oslo, 1996, nQ 28, fig.79. Gassier-Wilson, 1958; Gudiol, 1970, p.574; 
1980, p.553. 

28 Véase:j.WILsoN-BAREAu, «Goya in the Metropolitan Museum», en: The Burlington 

Magazine, CXXXVIII, (1996), p.98, fig.36, 37, Y 41. 

40 

obras 

29 Véase: 



. 

.

'abía 

Duena interpre­

ya, por el 
'ón de Madrid, 

byacente muy 
u composición. 
liografía había 

ilar debajo de 
la radiografía 

ueta Harris ha 
rigen del cua­
n Collaert, gra­
lica de uno de 

en tificación ha 
aebajo del cua­

La Tierra2H, es 
l parece, por lo 

ente conside­
obras de arte, 
re temas tam­
la belleza que 

ro del inventa­
catálogo de la 
nque ahora se 

'on el título de 
ba idea de que 
había otra pin­
enÍan que ver 

e poco tiempo 
1:adrid y la sor­
:bajo no era la 
bodegón anó­
ente conserva­

;ya. Maleri-Tegning­
udiol, 1970, p.574; 

'n: The Burüngton 

Coya, /)in/or aragonés: anteceden/es, coincidencias e influencias 

do con sus bordes ondulados, prueba, además, de que al Lazarillo no le fal­
taba ni un centímetro del lienzo original a pesar de presentar unas zonas 
accidentadas en sus bordes29. 

No se sabe nada de la disposición de los cuadros en la casa de Goya en 
Madrid, pero el tamaño y las proporciones de El Lazarillo y el tema del ciego 
que olfatea su chorizo en la boca de su lazarillo, hacen pensar en que ocu­
para una posible sobrepuerta encima de la entrada o salida del comedor. 
En este caso sería como el precursor de los Viejos comiendo sopa de la Quinta 
del Sordo. Al dejar su casa madrileña en 1820, con estos cuadros que perte­
necían desde 1812 a su hijo Javier, fue en la Quinta donde Goya dejará otro 
tipo de decoración con pinturas murales, -las famosas «Pinturas negras»­
hechas directamente sobre las paredes de su nueva residencia. 

¿Cual podría ser la explicación de que Goya estuviera reutilizando en 
Madrid, en el período anterior a 1812, una cantidad de lienzos ya pintados, 
a lo que habría que añadir La aguadora y El afilador, los dos cuadros del 
Museo de Budapest, que están pintados sobre floreros del siglo XVII? Lo 
más probable es que estando entonces Madrid sitiado y aislado, durante los 
meses y años de la guerra contra Napoleón, faltara todo tipo de material de 
primera necesidad para fines militares. Sabemos, por una noticia publicada 
en el Diario de Madrid el 4 de Octubre y en la Gaceta el día 11 de Octubre 
de 1808, que Goya figuró en la <<lista de los donativos hechos para el ejérci­
to de Aragón en esta corte», con «21 varas de lienzo», lo que normalmente 
hubiera servido para pintar más de veinte cuadros de tamaño mediano . 

Para volver sobre el tema de las versiones de Las majas al balcón y de las 
obras vendidas por el hijo del pintor, ya se ha indicado que la versión de 
Nueva York fue adquirida por el Infante don Sebastián antes de que Javier 
Goya vendiera el original al Barón Taylor para el rey Luis Felipe. Y una de 
las copias o variantes del cuadro del Metropolitan, ya mencionada, se en con­
u-aba en la madrileña colección de Don Serafín García de la Huerta en 1840 
y pasaba después a Don José de Salamanca. Este cuadro apareció en las dos 
subastas de la colección Salamanca, hechas en París en 1867 y en 1875, jun to 
a dos cuadros que llevaban la indicación de su procedencia de la «vente de 
Goya», una «venta» que desconocemos y de la que no hay otro testimonio. 
De estos dos cuadros, uno titulado Corrida de loros en la plaza partida y el otro 
Procesión de Valencia, el segundo, ahora en la célebre Fundación Bührle, en 
Zurich, lleva todavía el número de inventario XI, aunque el primero, que 
guarda el Metropolitan, está sin la marca, ya que muchas de ellas fueron 
borradas, sin duda, por considerarse que eran demasiado llamativas y 
poco estéticas. 

2\1 Véase: ].WILSON-BAREAU, 01). cil. (1996), p.97, fig.38 Y 39. 

41 



i 

J 

Juliel WiLson-Bareau 

El cuadro de la Corrida de toros en la plaza partida, (fig. 9) del Metropoli­
tan, al igual que el de Las majas al balcón, en opinión de muchas personas 
resulta no ser de Gaya y ya por los años 1960 una especialista alemana había 
descatalogado a la Prvcesión de Valencia, como ya se ha indicado. No hay que 
entrar en el análisis detallado de estos cuadros pero es cierto que, si se com­
para el conjunto de la composición en ambos y el tratamiento dado a sus 
muchas figuras con otros cuadros y, sobre todo, con ciertos dibujos de Gaya, 
resulta evidente su falta de calidad. Las fuentes originales de estas composi­
ciones se encuentran en las magníficas pinturas sobre tabla legadas a la Real 
Academia de San Fernando e ingresadas allí en 1839. A pesar de la marca 
del inventario que presenta la Procesión de Valencia, creo que hay que califi­
car los cuadros de este grupo de «pastiches» y suponer que estas obras, fran­
camente indignas del maestro, hubieran sustituido a unos originales de 
Gaya no identificados hasta ahora pero que tenían la estimación más alta de 
todo el inventario, a 450 reales por cada uno de los «cuatro grandes igua­
les», sin especificar los temasCo. 

Los cuadros de la colección Salamanca engañan con sus falsos arrepenti­
mientos, con sus empastes forzados, sus toques gratuitos. En ellos se juega 
con motivos goyescos hasta el punto de incluir en la Corrida de toros en Pla­

za partida, pero en lugar distinto al de la Corrida de la Academia de San 
Fernando (fig. 10), al hombre sentado y visto de espaldas, con su típico 
sombrero que, desde luego, no ocupa el centro del tendido como en el 
lienzo original, y, de hecho, no puede servir como punto de fuerza y de 
concentración en la composición. También se advierten las formas débi­
les, mal dibujadas, de los personajes como de los toros y otros animales, al 
compararlos con los del cuadro de la Academia y, por supuesto, con las 
estampas de La Tauromaquia. 

Así se ve que ni siquiera aquellos cuadros de la familia de Gaya que 
figuran, al parecer, en el inventario de 1812 y que tienen la marca del hijo 
del pintor pueden ser automáticamente admitidos, sobre todo a los que les 
falta la identificación de los temas. Resulta ademas, que a los pocos años 
de la muerte de Gaya, si no antes, salieron, directamente o con el conoci­
miento de su familia, cuadros que no corresponden al estilo de sus obras 
indiscutibles. También hemos visto que por los años de 1830 los documen­

30 Hay que tener en cuenta la posibilidad de que las innegables tablas apaisadas de la 
Academia de San Fernando sean los «cuatro cuadros iguales» del inventario, vendidos en 
fecha desconocida a Manuel Carcía de la Prada, como se vendieron por los al10s 1815-1816 
La aguador'a y El afilador al príncipe Kaunitz, siendo vendidos, de nuevo, en una subasta en 

Viena en 1820. Véase:].W1LsON-BAREAU, en: The Burlinglon magazine, (1996), p. 170, Y nota 41. 

42 

tos 
po 

eje 
clar 
atril 
dad 
corr 
obr: 
abri 
ciar 



Gaya, pintor aragonés: antecedentes, coincidencias e influencias 

tos informan de que Alenza hacía muchas copias de Gaya y al mismo tiem­
po muchas composiciones «a la manera» del maestro. 

Queda mucho por descubhr y clarificar en estos temas, pero con el 
ejemplo del Metropolitan Museum es de esperar que la obra de Gaya se 
clarifique poco a poco, liberándose de los malos cuadros, sean antiguas 
atribuciones o nuevos «descubrimientos» que ocultan las verdaderas cali­
dades del maestro y engañan al público. Si Gaya es el genio universal, 
como lo pretendemos todos, es inconcebible que pueda ser el autor de 
obras mediocres, por no hablar de las atribuciones absurdas. Hay que 
abrir los ojos y descartar todo lo que no le pertenece. Así se podría apre­
ciar y gozar de una obra magnífica por su calidad estética y, al mismo 
tiempo, por la libertad imaginativa y la amplitud del humanismo de un 
artista literalmente inimitable. Gaya «pintor aragonés» es el fuego que ha 
dado su impulso al arte moderno. ¡Que este fuego llegue a iluminar nues­
tras investigaciones y contribuya a revelar una obra que pertenece al patri­
monio universal!31. 

31 La investigación científica de la obra de Gaya está todavía bastante retrasada dada la 
importancia y la urgencia del tema y los problemas existentes en torno a su figura. En Espa­
ña se advierte una tendencia hacia la utilización de medios de caracter científico en la que 
prima el deseo de autentificar las obras analizadas. Sin embargo, los investigadores rigurosos, 
en cualquier país, deben de fijarse para su análisis en datos objetivos que permitan a los his­
toriadores del Arte, que conozcan la obra de Gaya por haberla estudiado a través del mundo, 

la interpretación adecuada de ésta aportación dentro del conjunto de sus estudios. Se necesi­
ta, sobre todo, una base internacional de datos científicos, establecida con obras de induda­
ble atribución, de todas las épocas y de distintas técnicas y soportes, para llevar a cabo la muy 
necesaria tarea del estudio comparativo de las mismas. 

Recientemente, el Art Institute of Chicago ha puesto en marcha este tipo de estudios, 
con el deseo de saber más y entender mejor acerca del conjunto de las pinturas de Gaya o 
atribuídas a él de su colección para una futura catalogación. A pesar de los evidentes proble­

mas prácticos y económicos, es de esperar que muchas otras instituciones, -entre ellas el 
Museo del Prado por tener el conjunto más importante del mundo de obras de Goya-, lle­
guen pronto a realizar algo similar. Si se lograran poner de acuerdo para llevar a cabo un tra­
bajo coordinado en este sentido, tendríamos, por fin, la clave para seguir de manera racional 
y adecuada el estudio de esta obra fundamen tal. 

43 



Juliel Wilson-Bareau 

1. G. B. Tiépolo. Scherzi 
di janlasia, frontispicio. 
Aguafuerte. 
Colección particular. 

2. G. B. Tiépolo. Scherzi di frmlasia. Aguafuerte. Colección particular. 

44 



Goya, pintor aragonés: antecedentes, coincidencias e influencias 

3. Francisco de Gaya. 
Majas en el balcón. X.24.C.1808-1812. 

Suiza. Col. particular. 

4. Majas en el balcón, atribuido a Francisco 5. Majas en el balcón, atribuido 
de Gaya. Museo Metropolitano de Arte. a Francisco de Gaya. 

Nueva York 

45 



9:V 

I1IJJ.lVg-uoS}'M !d.lln! 



Goya, pinfoT aragonés: anfecedenfes, coincidencias e influencias 

7. Francisco de Gaya. La m.aja y la Celestina. Resultado de la radiografía 
que permite ver el cuadro siguiente. 

8. A. Collart Ignis (El fuego), 1870. 

47 




Juliet Wilson-Bareau 

9. Francisco de Gaya. Corrida de toros en la plaza paTtida. 
Metropolitan Museum. Nueva York 

10. Francisco de Gaya. Co·rrida. Real Academia de San Fernando. 

48 



GOYA y LA LITERATURA DE SU TIEMPO 

LEONARDO ROMERO TOBAR 

A doña María Brey, in memoriam 

Las afinidades entre la obra de Gaya y la creación literaria son tan evi­
dentes que no pasaron desapercibidas ni a sus mismos contemporáneos. 
Posibles lecturas de textos conocidos, alusiones a escritos que en la época 
no habían alcanzado aún la difusión impresa y conjeturas construidas a 
partir de tradiciones orales fueron tejiendo en torno a la figura y la obra 
del genio aragonés una red de noticias que ya se mostraba muy tupida en 
la fecha de su muertel. De esas noticias tienen particular interés las que se 
incorporan a textos de creación literaria, por lo que revelan sobre el pro­
ceso de mitificación de un ser histórico cuya biografía está situada en los 
umbrales de la modernidad; tal literaturización del artista se inició en su 
tiempo histórico a través de poemas y ha seguido desarrollándose hasta 
nuestros días en toda clase de géneros literarios. 

Por una parte, los especialistas han subrayado con amplitud cuánto 
debe la obra de Gaya a los estímulos de los más diversos textos literarios2, 

Don Antonio RODRÍGUEZ-MoÑINO reunió una amplia colección de citas y elogios 
escritos por contemporáneos del pintor que, según una sugerencia de LAFUENTE FERRARI, 
denominó «incunables goyescos» (ver artículo póstumo con este título en el Bulletin oJ Hispa­
nie Studies, 1981, LVIll, 293-312). Niguel GLENDINNIG ha enriquecido y ampliado hasta la actua­
lidad esta suerte de noticias en su libro Gaya and his Crilies, London-New Haven, Yale Univer­
sity, 1977 (trad. española, Gaya y sus el'itieos, Madrid, Taurus, 1982, que es la edición por la 
que cito en este trabajo). 

En 1954 y aludiendo a lo que ya se había afirmado sobre las fuentes literarias de 
Gaya, escribía SÁNCHEZ CANTÓN que faltaba «por averiguar la procedencia literaria de muchas 
composiciones de Gaya» (Los dibujos de Goya, Madrid, 1954, vol. I, «Introducción»). 

49 



Leon ardo Ro mero Tobar 

pero, por otra, se hace necesario recapitular cómo los escritores de su 
tiempo y los que vinieron más tarde interpretaron la figura del pintor y las 
implicaciones poéticas que sugiere su trabajo pictórico. De forma sintética 
dedicaré las páginas que siguen a resumir lo que sabemos de uno y otro 
proceso en los años en que vivió el artista. 

Goya y la literatura culta de su tiempo 

La idea romántica de un Gaya ingenio lego que habría nacido, como si 
se tratase de un meteorito de extraña procedencia, en un medio familiar 
ignaro no resulta sostenible3• Las valiosas aportaciones documentales de la 
investigación reciente no han llegado a ilustrar de modo satisfactorio cuál 
pudo ser el grado de instrucción alcanzado por el hijo del dorador Brau­
lio José Gaya", pero sí han sentado las bases críticas para suponer que ésta 
pasó de algo más que la adquisición de las primeras letras. El ímpetu de 
trabajo y el permanente empeño del artista -vale aquí evocar el «aún 
aprendo» del dibujo bordolés- explican una facultad innata para la asi­
milación de los estímulos que el medio ambiente le ofrecía; su práctica del 
coloquio amistoso y su frecuentación de las tertulias de los ilustrados aña­
dieron ideas y creencias a su repertorio de saberes, pero no debe dejarse 
en el olvido lo que pudo aprender en la lectura directa de los libros de su 
biblioteca, una biblioteca que, aunque no la conozcamos en detalle, debió 
de ser de alguna entidad5. Al menos, nos consta cómo el talento profesio­
nal le permitía trasladar a su trabajo gráfico las propuestas fisiognómicas de 
Lavater, la efigie erasmiana de la Iconografía de Van Dyck o el universo de la 
emblemática, por ejemplo, el troquelado a partir del endecasílabo que 
posiblemente leyó en el ejemplar de la Iconología de Cesare Ripa existente 
en la biblioteca de su cuñado Francisco Bayeuti• 

Recuérdese la invención novelesca (1858) de L. MATl-IERON: "su padre era de oficio 

dorador y tenían por única fortuna dos casas bañadas por el sol. El buen hombre no se ocu­
pó gran cosa de la educación de su hijo y le dejó vivir al aire libre y vagar por las montañas 

inmediatas, como si quisiera hacer de él un robusto campesino» (trad. española del Goya, 

1890,17). 

Ver la biografía de Jeanine BATICLE, Goya (París, 1992; trad. española, Barcelona, 

Mondadori, 1995, 28-38) y las aportaciones documentales de Arturo ANSÓN NAVARRO en 

"Revisión crítica de las cartas escritas por Gaya a su amigo Martín Zapa ter» (Boletín del Museo 
e Instituto Camón Aznar, 1995,LlX-LX, 247-292) y Goya y Aragón (Zaragoza, CAl, 1995, 36-37). 

F. J. SÁNCHEZ CANTÓN, "Cómo vivía Gaya», Archivo Español de Arle, 1946,XIX, 81. 

El verso de Petrarca corresponde al soneto VII de las Rime (ver Pierre GASSIER, Los 
dibujos de Goya, Barcelona, Noguer, 1975,vol. 11, 695; F. NORDSTRÓM, Goya, Salum and Melal1-

50 



«cui 

Gaya y la Literatu'ra de su tiempo 

Efectivamente, Gaya aprende a cualquier edad y sabe sacar provecho 
intelectual y artístico de lo aprendido en los años jóvenes o de lo conocido 
en la edad adulta. Recordemos cómo pasados los cuarenta años ejercitaba 
su conocimiento de la lengua francesa en una carta escrita en esta lengua 
a su amigo Zapater7 . Con todo, no es disparatado suponer que alguna 
base de formación humanística tuvo que adquirir en sus años de escolar 
zaragozano, en los que si no ejecutó un óptimo gradus ad Parnasum, al 
menos sí tuvo que ejercitarse en ejercicios de latinidad. Testimonios pro­
batorios pueden ser algunas inscripciones autógrafas o atribuidas, como la 
leyenda que va al pie del retrato del poeta italiano Giambattista Casti -

miro carmine dicere verum nihil vetuit»8-, el poeta cuyos Animali 
parlan ti ejercieron un influjo notable en las fábulas satíricas europeas de la 
primera mitad del XIX e, incluso, en su propia obra. 

A este propósito es reveladora una anécdota relatada, según Rodrí­
guez-Moñino, por Pascual de Gayangos9: «se cuenta que pidiendo Gallar­
do a Gaya que le retratara e, insistiendo en ello, un día le dijo que al 
siguiente le enviaría el retrato; y efectivamente, al día siguiente recibió 
Gallardo dentro de un sobre un papel en el que Gaya escribió dichos ver­
sos latinos bajo su firma». Los versos eran los siguientes hexámetros lati­
nos: «Impiger, iracundus, inexorabilis, acer / integerrimus, liberalisque 
magister», el primero de los cuales reproduce el 121 del Arte Poetica hora­
ciana y corresponde al pasaje en que se enumeran los rasgos de carácter 
con que ha de ser retratado Aquiles de modo que el poeta conserve la 

choly. Studies in the A,"t o/ Gaya, Estocolmo, Góteborg-Uppsala, 1962; trad. española, Madrid, 
Visor, 1989, 13&-37). 

Ver cartas de 14-XI-1784 y 28-XI-1787 (Francisco de Goya, Diplomatario, ed. de Ángel 
CANELLAS LÓPEZ, Zaragoza, Institución «Fernando el Católico" 1981, 287; este volumen se com­
pleta con la edición hecha también por Canellas de DijJlomataria. Addenda, Zaragoza, 1991). 

Pierre GASSIER, Dibujos de Gaya, Barcelona, Noguer, 1975, nº 350; Pierre GASSIER y 
Juliet WILSON, Gaya. Leben und Work, Friburg, 1971, nº 770 (a partir de ahora citaré las obras 
de Goya por el número que tienen en este catálogo, al que aludiré con las iniciales de los 
autores, GW). 

El primer estudioso que señaló la huella de Casti fue José CAMÓN AZNAR (<<Dibujos de 
Goya del Museo Lázaro", Goya,julio-agosto, 1954,9-14); GLENDINNINC ha vuelto sobre el posi­
ble modelo iconográfico que la fauna simbólica del poeta italiano significó para Goya (<<Cas­
ti. A Solution to the Enigma of Goya's Emphatic Caprices 65-80 of the Disasters of Wan" Apollo, 
1978,193,18&-191). 

La recoge Antonio RODRÍCUEZ-MoÑINO, «Goya y Gallardo. Noticias sobre su amistad", 
Academia, 1,1952,475-489 (cito por un sobretiro, de 1954, que puede consultarse ahora en la 
biblioteca de la Real Academia Española); el trabajo se reeditó con una modificación, 
comentada en nota 13, en Relieves de erudición. Del Amadís a Gaya, Valencia, Castalia, 1959, 
329-340. 

51 



� 

el 

Leonardo Romero Tobar 

debida proporción entre el asunto y el estilo. De ser auténtica esta anécdo­
ta, la cita horaciana nos situaría en el ámbito de la enseíi.anza ritual del 
texto latino en las escuelas del XVIII y, por supuesto, en el de la proyección 
especulativa que tuvieron las traducciones del poema y las controversias 
estéticas sobre la descontrolada mezcla de componentes heterogéneos en 
la obra de pintores y poetas. El debate fue evocado tiempo ha por George 
Levitinelo y no se termina de olvidar en las diversas interpretaciones que la 
crítica viene dando de la inscripción que acompaíi.a al inolvidable capricho 43: 

El sueño de la razón produce monstruos. 

Pero continuando con el testimonio de Gallardo, reparemos en que 
ilustrar el Quijote habría sido uno de los proyectos de Goya: «me decía 
que en tiempos había él fantaseado unos caprichos originales con el títu­
lo de Visiones de D. Quijote»ll. De aquellos propósitos nos quedan dos 
resultados. El primero en el grabado que ilustra el capítulo 27 de la 
segunda partelC de la novela en la edición de Ibarra, el segundo en 
un dibujo conservado actualmente en British Museum. En este último 
dibujo, cuya cronología Gassier-Wilson datan entre 1808 y 18231\ salvo 
la posición de don Quijote y la naturaleza de aves y animales que se 
mueven por el espacio, contemplamos un juego análogo al de líneas de 
composición del celebérrimo caPricho 43. Pero además de estas dos repre­
sentaciones quijotescas, en los dibujos satíricos encontramos varias repre­
sentaciones de viejas alcahuetas que remiten a la Celestina -caprichos 
núms. 15, 17, 31; álbum B, Maja y Celestina esperando bajo un arco, y con 
absoluta certeza en el dibujo del álbum E que la mano del pintor identi­
fica como La madre CelestinaI4-, y en la obra pictórica, tenemos dos cua­
dros de pequeíi.o formato que representan respectivamente a Donjuan y 

el Comendador y El Lazarillo de Tormesl5. Don Quijote, don Juan, la Celesti­
na y el Lazarillo, las figuras epónimas de la literatura clásica espaíi.ola 
que incorporadas por nuestro pintor al repertorio de sus figuraciones 
plásticas. (Grabado 1). 

10 George LEVlTINE, «Literal)' Sources oE Goya's CalJricho 43", Art Bulletin, XXXVII, 1955,56-59. 
11 

El Criticón. Papel volante de Literatura y Bellas ArIes, Madrid, 1835, núm. 1, 4l. 

12 GW 315. 

I� RODRíCUEZ-MoÑINO en el trabajo de 1954 ya apuntó esta correspondencia, pero años 
más tarde (1959) aceptó la tesis de LÓPEZ-REY que negaba la atribución del dibujo a Goya, 
Critica d'Arte, Firenze, marzo-aprile, 1957, 143-159 Y 421-424). Con todo, GLASSIER (Los dibujos 

de Gaya, 320, p. 487) Y GW 1475 rechazan de plano esta propuestas para seguir manteniendo 
la autoría goyesca de la sanguina. 

52 

14 GW,1377. 

13 GW, 664 y 957. 



«dis­

Gaya y la Literatura de su tiempo 

Ciertamente que la literatura clásica española debía de estar presente 
en el horizonte de lecturas y comentarios habituales de don Francisco de 
Goya, pero lo que es evidente y conocemos sobradamente es la proximi­
dad con la que vivió de cerca la creación literaria de su tiempo. Gracias, 
desde luego, al contacto y las relaciones personales que mantuvo con 
muchos escritores contemporáneos; sólo el volumen de retratos que ejecu­
tó de tantos personajes vinculados a los círculos del poder de la época tie­
ne un eco armónico en la representación plástica que hizo de escritores: 
Jovellanos, Ceán, Colón de Larreátegui, Bernardo de Iriarte, Meléndez 
Valdés, Moratín hijo, Vargas Ponce, Manuel Silvela, Juan Antonio Lloren­
te, José Luis Munárriz, Juan Fernández de Rojas, Juan Antonio Melón. El 
más representativo equipo de los escritores de la Ilustración española en 
los años finales del siglo que, si apenas aludidos en las cartas del pintor, 
tanto tuvieron que ver con los progresos de sus trabajos y con la trama 
cotidiana de sus días. 

Pero, además, Goya era lector curioso y tertuliano ávido de las noticias 
cruzadas en los coloquios de las gentes de letras. Desde hace muchos 
años la crítica goyesca viene señalando correspondencias plausibles entre 
distintas obras suyas y textos literarios del siglo XVIII. Las analogías temáti­
cas que se han formulado son tan abundantes que se hace necesario un 
registro sintético y crítico de lo mucho que se ha dicho en aplicación del 
sugestivo paralelismo «como la pluma así el pince!>, 16 . Aproximaciones 
impresionistas o análisis temáticos más ceñidos han punteado correspon­
dencias entre obras de Goya y sainetes de Ramón de la Cruz, el Fray 

Gerundio de Isla, sátiras y fábulas anónimas o de autor conocido (Torres 
Villarroel, Álvarez de Toledo, Ibáñez de Rentería, Forner, Samaniego), 
páginas costumbristas de «Mán de Ribera», Ramírez y Góngora, Cadalso, 
Nicolás Fernández de Moratín, «discursos ensayísticos» de Feijoo y 
cursos periodísticos» de El Censor, poesía filantrópica y descriptiva de 
Meléndez Valdés, poesía en tono épico de Arriaza, textos varios de su 
amigo Leandro Fernández de Moratín poema burlesco de Ventura Rejón 
de Silval7• 

16 La bibliografía es abundantísima y, en la mayor parte de los casos aborda el paralelo 

entre un cuadro o un dibujo goyescos y algún texto concordante. Ahorro la relación del 
abundante material que debería ser objeto de una refundición monográfica, sin dejar de alu­
dir a los imprescindibles libros de Edith HELMAN,jovellanos y Gaya (Madrid, Alianza, 1983) y 
Nordstrom, y a los recientes trabajos recopilatorios de Nigel GLENOINNING (Gaya and his Cri­
ties) y Roberto ALCALA FLECHA, (Literatura e ideología en el arte de Gaya, Zaragoza, Diputación 
General de Aragón, 1988). 

17 
Recientemente se han planteado reservas sobre la proyección de las anotaciones de 

Moratín al Auto de fe ... de 1611, dada la fecha de su edición (R. ANOIOC, "Sobre Goya y Mora­

53 



Rejón 

Leonardo Romero Tobar 

A esta significativa nómina de autores y de textos españoles debería 
sumarse la corriente de estímulos provinientes de las literaturas europeas 
contemporáneas, ya que no faltan las sugerencias sobre probables huellas en 
la obra goyesca del ensayo de Addison acerca de los «placeres de la imagina­
ción», del personaje viajero de Swift, del primer canto del Lost Paradise que 
tradujo Jovellanos, del Tableau de Pans de Mercier, de la italiana «commedia 
del'arte» o del poema de Casti a que he hecho referencia con anterioridad IR. 

A las analogías señaladas podrán añadirse otras más, en la medida que 
los referentes directos y la iconografía simbólica del mundo goyesco tuvie­
ron tan directa imbricación en la literatura coetánea. Para la constitución 
de ese repertorio de correspondencias literario-pictóricas agregaré otros 
dos estímulos literarios en los que se enredan las literaturas foráneas y la 
creación española que resultan muy plausibles, puesto que corresponden 
a textos que tuvieron amplia difusión entre los lectores de la época. 

Sea el primero el posible eco gráfico que determinadas escenas de la 
novela del conde Zaccharia Serinan Viaje de Enrique Wanton a las tierras 
incógnitas australes y al país de las monas pudieron tener en algunas de las 
«monerías» satíricas del pintor. El texto original italiano, que experimentó 
curiosísimos avataresl" en su historia editorial, fue traducido y amplificado 
en español por GutiérrezJoaquín Vaca de Guzmán, que publicó la obra 
entre 1769 y 1784 con cierto éxito, puesto que en vida de Goya tuvo al 
menos otras tres ediciones. El segundo estímulo que apunto es el poema 
de FélixJosé Reinoso La inocencia perdida, fuente verosímil para la repre­
sentación del «ángel caído» que dibuja la aguada roja del Museo del Pra­
do con título La desesjJeración de Satán10. El interés de los ilustrados por el 
tema de la caída de Luzbel se suscitó, paradójicamente, a partir del poema 

tÍn hUo», Hüpanic Review, 50,1982,119-132); de todas formas, la hipótesis básica sobre la que 
se viene formulando la relación literaria de Gaya y los ilustrados explicaría un conocimiento 
previo de las anotaciones por parte del pintor. Para la utilización del poema de y el 
cuadro "Hércules y Onfala», Rosa LÓPEZ TORRIJaS, "Gaya y la fábula burlesca», Boletín rll'l 
Museo del Prado, 1995,34,21-28. 

IR Para AOOISON, cf.]. LÓPEZ-REY, Goya's CajJrichos. Beauty, Reasol7 al7d Caricattl re, Prince­
ton, 1953,vol. 1, 105; para la figura de Gulliver en el dibujo del "Gran coloso dormido», Paul 
Lefort (1877), aunque Camón Aznar prefiere ver el dibujo como una personificación del 
gigantismo, constante temática en la obra goyesca (Gaya, Zaragoza, Instituto Camón Aznar, 
1982, IV, 171); para MILTON,Helman, Trasmundo... , 126-127; para MERCIER, '0uan del Enci­
na», Gaya fn zig-wg, Madrid, 1928; para la "Commedia dell'arte»,J. Wilson, Gaya. El capricho y 

la invención, Madrid, 1993, 201-202; para Casti, nota 8 de este trabajo. 

19 Ver]. ESCOBAR y A. PERCIVAL, "Viaje imaginario y sátira de costumbres en la España 
e1el siglo XVIII: los Viajes de Enrique Wal7ton al país de las nW1laS>', AA. VV., Atlfstieg und Krise rler 
Kemunf, Wien, Kóln, Grasz, 1984, 79-94. 

54 

20 GASSIER, Dibujos, n" 306,GW, 1608. 



«Dioses, 

Goya y la Literatura de su tiempo 

barroco de Milton y tuvo eco notable en las literaturas occidentales del 
XVIII, por no hablar de las poetizaciones románticas. Como es sabido, el 
canto primero del poema de Milton había sido traducido al castellano por 
Cadalso y por Jovellanos, aunque la traducción completa realizada por 
Escóiquiz no se publicó hasta 1812. Edith Helman21 relacionó la caída de 
los ángeles que se describe en el canto primero con el dibujo preparatorio 
del caPricho 62 intitulado De lo más alto de su buelo ... Pero, además, de las tra­
ducciones del poema inglés, los poetas españoles habían sido invitados en 
dos ocasiones, al menos, para que escribiesen sobre tan atractivo asunto. 
Un concurso poético convocado por la Real Academia Española propuso 
como tema el de la «caída de Luzbe!>, y otro concurso de la Academia de 
Letras Humanas de Sevilla (1796) espoleó a los poetas para que versifica­
sen sobre la expulsión del Paraíso Terrenal. De los poemas suscitados por 
estas iniciativas, el más divulgado fue el del joven clérigo Félix José Reino­
so, cuya Inocencia perdida no sólo recibió el premio sevillano, sino que fue 
editada en Madrid (fraudulentamente en 1803 y controlada por el autor al 
año siguiente) y originó una estimulante polémica literaria entre Quintana 
y el joven José María Blanco en las Variedades madrileñas de 1804. 

El dibujo goyesco La desesperación de Satán (Grabado 2) podría ser ilus­
trado con estos versos del poema de Reinoso en los que se describe cómo 
Luzbel se lanza desde el abismo: 

Yacía, herida la orgullosa frente, 
en medio el hondo abismo el ángel fiero, 
después que el Hacedor del brazo ardiente 
airado sacudió el rayo primero. 
En su revuelto seno sordamente 
el caos tembló, cuando el mayor lucero 
oyó entre la rebelde muchedumbre 
derrumbado caer de la alta cumbre. 

Él, levantando pálido el semblante, 
despavorido al espantoso trueno, 
revuelve en derredor la vista errante 
vibrando llamas y mortal veneno. 
Brama, y al alarido horrisonante 
retumba ronco el cavernoso seno: 

dice, ¿me oís? ¡Ah! no vencimos, 
mas no entienda Jehová que nos rendimos» (00.)22. 

21 Trasmundo de Gaya, 126-127. 

22 La inocencia perdida, ed B. A. E. vol. XXIV, 509a, versos 25-40. Para la historia del concurso 

sevillano: A. R. Ríos SANTOS, Vida y poesía de FélixJosé Reinoso, Sevilla, Diputación, 1989, 239-247. 

55 



Leonardo Romero Tobar 

Las cartas de Goya23, en fin, han servido para f=ar con exactitud aconte­
cimientos de la vida y del trabajo del pintor; en ellas se ha visto también el 
complemento de significación que los dibujos añaden al discurso lingüísti­
co. Pero estos textos, dentro, por supuesto, de su parcial valor como sínto­
mas, transmiten otros muchos mensajes sobre el universo de Goya, por 
ejemplo, sobre el nivel teórico de sus conocimientos cuando se refiere a 
los propósitos artísticos que guían su trabajo. Aunque el anuncio de los 
Caprichos no sea texto de su minerva, escritos como los dirigidos a laJunta 
de fábrica de Nuestra Señora del Pilar, a la Academia de San Fernando y a 
alguno de sus miembros o la celebérrima carta a Bernardo de Iriarte de 
4-1-1794 son otras tantas manifestaciones de alguien que está muy seguro 
de la actividad que realiza, de las circunstancias que mediatizan su trabajo 
y de los modos de conseguir una dimensión creativa que supere la fatiga 
del encargo y la imitación. 

La articulación interna y el discurso lingüístico empleados en estas 
comunicaciones oficiales son harto diversos del decir directo o descuida­
do que caracteriza la sugestiva comunicación con el amigo zaragozano o 
con los familiares más próximos. Sería ocioso explicar las variaciones en 
los registros expresivos en las cartas goyescas con el recurso de los trata­
dos de retórica epistolar contemporáneos; todos sabemos -pese a la 
lamentada decadencia actual del género- que los destinatarios de las 
cartas imponen formas y fórmulas de expresión diversificadas y que los 
fantasmas del yo se proyectan con muy variadas estrategias lógicas y emo­
cionales en los locutorios escritos para ausentes que son las epístolas pri­
vadas. Algo quiere decir, por tanto, una afirmación -aunque sea antifrás­
tica- como la que inicia la carta de 6-X-178l: «yo no tengo humor de 
poeta en el día, pero te aseguro que me das mucho gusto con tus poesías, 
y prosigue aunque yo no te pague las cartas ... ,,24, o el hecho de que otra 
carta a Zapater esté escrita desde la cruz hasta la fecha en forma de 
romancillo: «mil razones tienes / soy un pinta diablos; / no debía conti­
go / estar tan callado ... ,,25. Guiños de hombre instruido que habla de sí 

23 Cf. F. de Goya. Cartas a Ma·rtín ZatJater, ed. de Mercedes ACUEDA y Xavier de SALAS, 

Madrid, Turner, 1982, donde se reproducen los dibujos en su lugar que ocupan en los origi­
nales. Véase ahora el estudio lingüístico de las cartas que ha ofrecido Juan Antonio Frago Gra­
cia en su Discurso de ingreso en la Real Academia de San Luis de Zaragoza (Coya en su autorre­
trato lingüístico, Zaragoza, 1996). Y para los dibujos, GUY MERCADIER, "El dibujo en las cartas de 
Goya a Martín Zapater: de la ilustración humorística al código confidenciaJ", AA. W., Actas del 
Seminario de Ilustración Aragonesa, Zaragoza, Diputación General de Aragón, 1987, 145-167. 

24 Diplomatario, ed. de CANELLAS, p. 239. 

25 Diplomatario, ed. de CANELLAS, pp. 292-293. 

56 



popular» 

Gaya y la Literatura de su tiempo 

mismo echando mano del topos relativo al temperamento de los vates o 
empleando un molde versificatorio que tuvo abundante cultivo en los 
años del traspaso de siglos. 

Goya y la literatura de consumo popular 

Ahora bien, junto al trasmundo de las minorías ilustradas que impregna 
la obra del pintor vive y actúa otro fermento cultural cuyas raíces alcanzan 
a las zonas de la población semiletrada o analfabeta de la época. «Gaya, 
no obstante sus ideas ilustradas y sus pretensiones burguesas, en sus sue­
ños estaba sumergido en lo más hondo de su ser, calado hasta los huesos 
en todo lo que era auténticamente ha escrito Edith Helman en 
unas páginas clásicas que reelaboran la tesis romántica del «genio» nutri­
do del espíritu colectivo de su pueblo. El estereotipo del casticismo goyesco 
inventado por la crítica del XIX es hoy insostenible como interpretación 
única del pintor; pero, matizando lo que en aquella idea era una intuición 
valiosa, se ha avanzado mucho en el conocimiento de lo que Gaya com­

partía con las manifestaciones culturales de la vida cotidiana, campo en el 
que, por supuesto, encontramos también huellas ostentosas de las formas 
de la literatura de consumo popular vigentes en la época26• 

Reparemos por un momento en el «uso frecuente que hace de los 
refranes»27, tal como queda registrado en la expresión familiar de las car­
tas y en las suscripciones de su obra gráfica28 . El rasgo no es suficiente 
marca de popularismo, pero sí corrobora la actitud del pintor hacia mani­
festaciones de la cultura popular contemporánea, ya se trate de canciones 
de éxito o de relatos que informan sobre crímenes y aventuras de bandi­
dos famosos. Cuando envía a Zapater cuatro tiranas y cuatro seguidillas 
boleras a fin de que las copie para su particular disfrute29 o cuando enca­
rece al amigo zaragozano, en dos cartas distintas, el arte del cantaor Paco 

26 E. HELMAN,jovellanos y Goya, pp. 246 Y siguientes. 

27 E. HELMAN,jovellanos y Goya, p. 252. 

28 Por supuesto, en títulos evidentes de los Caprichos como el nQ 25 ("Si se quebró la 
olla»; comentado por F. RICO, Primera cuarentena, Barcelona, Sirmio, 1982, 125-126), el nO 4 

("El de la rollona» que remite al refrán "el niño de la rollona que tiene siete años y mama 
aún ahora», comentado por ALCALÁ FLECHA, ob. cit., 116). Y también en las titulaciones de 

otros dibujos, como el "Ni por esas» del álbum G que remite al dicho recogido también por 
CORREAS: "ni por esas, ni por esotros», el "Con la música a otra parte» del álbum C y otros 

lemas de los Desastres. 

29 Ver carta en Diplomatario. Addenda, p. 30, líneas 31-35. 

57 



Leonm'do Romero Tobar 

Trigo:lO, manifiesta una familiaridad con formas del «aplebeyamiento» 
musical y literario de la época que corren paralelas a los romances e ilus­
traciones gráficas difusores de hechos criminales, Relatos de crónica negra 
de la época que difundían los romances de cordel encontramos en varias 
obras goyescas; es el caso de las fechorías de Manuel Millán, el «Pelado de 
Ibides»'ll o de la gallarda reacción de fray Pedro de Zaldivia frente al ban­
dido Pedro Piñero, el «Maragato», tema de seis paneles que Gaya pudo 
pintar como otros «cuadros de gabinete» para «contemplarlos con sus 
amigos en las tertulias del Madrid inmediatamente anterior a la guerra de 
la Independencia»32, Edith Helman, por su parte33, ya había relacionado el 
cartón «El resguardo de tabaco» con los abundantes romances dedicados 
al «guapo Francisco Estevan». 

No es caso de detenerme a considerar la atracción que ejercieron sobre 
Gaya las proezas taurinas ni repetir lo que mostró don Enrique Lafuente 
Ferrari acerca de la presencia de la Carta histórica sobre el origen y progresos de 

la fiesta de toros en España de don Nicolás Fernández de Moratín34 en la 

30 El personaje Paco Trigo es citado en estos versos de la «Sátira segunda a Arnesto»: 
«. . .  Nunca sus viajes /más allá de Getafe se extendieron, / Fue antaño allá por ver unos novi­
llos / junto con Pacotrigo y la Caramba» (versos 52-55). Leemos en las cartas del pintor: 
«Con todo te digo que te llevará una carta de recomendación mía Paco Trigo, hijo de 
Madrid, famoso por lo que toca y canta con la guitarra» (carta de 19-11J-1788); «te estimo 
mucho la protección de Paco Trigo; supongo que la habrás oído ya y que me dirás lo que te 
ha parecido» (carta de 9-IV-1788; Diploma/ario, ed. CANELLAS, 288-289 y 290). josé CASO GON­

ZÁLEZ en su edición de las Obras Completas de jovellanos (1984, 1, 239, nota 14) identifica a 
Pacotrigo con «Paco el boticario» al que alude Nicolás FERNÁNDEZ DE MORATÍN en su Arte de 
las putas; john R. POLT, en su antología Poesía del siglo XVIII, Madrid, Castalia, 1975, lo da por 
no identificado. 

31 Pien'e GASSIER (Los dibujos de Gaya) asegura que el útulo del dibujo «no es seguro que 
sea de Goya». La historia del personaje está relatada en un romance de cordel del que se 
conocen tres impresiones diferentes (descripción de los romances en F. ACUILAR PIÑAL, 

Romancel'O IJolmla,. del siglo XVIII, Madrid, CSIC, 1972, nos, 490, 491 Y 492). Hay una cuidada 
edición facsímil de la impresión sevillana, preparada por don Alfonso FERNÁNDEZ GONZÁLEZ 

(Zaragoza, Gráficas San Francisco, 1993). 

'\2 L. DOMERCUE, «Un bandolero frente a la justicia, la literatura y el arte», AA. VV., 
Actas del J SymlJosiwn del Seminario de Ilustración Aragonesa, Zaragoza, Diputación General de 
Aragón, 1987, 169-194; ver, con anterioridad, Eleanor SHERMAN FONT, «Goya's source from 
the Maragato series», Gazetle des Beaux Arls, LII. 1958, 289-304. E. HELMAN, por su parte (Tms­
mundo, 98-100), relacionó el cartón «El resguardo de tabaco» y los abundantes romances 
dedicados al «guapo Francisco Esteban». 

33 E. HELMAN, Trasrnundo. . .  , pp. 98-100. 

3.4 E. LAFUENTE FERRARI, «Ilustración y elaboración en la Taul'Omaquia de Goya», A1'Chivo 
Español de Arte, 1946, LXXV, 172-216; si bien E. SAYRE propone fuentes cronológicamente más 
próximas a las de la fecha de los trabajos goyescos (The Changing hnage. Prints by' Francisco 
Gaya, Boston, 1974, 281). 

58 



Gaya y la Literatu.ra de su. tiempo 

visión artística que Gaya tuvo del toreo, con esa apropiación de la mitolo­
gía cidiana que viene de las famosas quintillas de Moratín e, incluso, en el 
guiño onomástico a Gazul, personaje central en los relatos moriscos del 
Romancero General. Pero sí quiero recordar cómo otras fiestas y celebracio­
nes populares fueron también asuntos reiterados en sus trabajos plásticos. 
Por de pronto, las exhibiciones colectivas de devoción religiosa y los actos 
festivos de lo que Rodrigo Caro hubiera designado como ocupación pro­
pia de los «días geniales o lúdricos». Estas representaciones tematizan la 
visión pintoresca del pueblo español con la que Gaya se acerca a la percep­
ción desde arriba de la realidad social, actitud que tuvo su punto de máxi­
ma inflexión en los dibujos de cartones y en las pinturas de los años seten­
ta y ochenta. 

Pero en el conjunto de representaciones sobre los ocios populares exis­
te un asunto que no se limita cronológicamente a una época determinada: 
las actividades para-teatrales que con fácil espontaneidad cobraban vida en 
las plazas y en las calles de las ciudades y de los pueblos. Es lo que vemos 
en la inequívoca escena de enredo de «commedia dell'arte» que nos ofre­
ce la tabla «Alegoría menandrea o Los cómicos ambulantes» y en la tabla 
cronológica próxima «El vendedor de marionetas», en los dibujos muy 
posteriores «Los Músicos callejeros», «Los acróbatas», «El totilimundi» o 
«El tragafuego»F5. Estos cuadritos y estos dibujos registran muestras de los 
espectáculos sencillos con que el común de las gentes entretenía sus ocios 
y que, en su elementalidad teatral, tenían su pendant literario en fórmulas 
más complejas como las comedias de espectáculo o de figurón representa­
das sobre los escenarios de los corrales y los teatros, por no hablar de las 
tonadillas de la época, cuya proyección en el universo goyesco aclaró Glen­
dining en un trabajo memorableF(i. 

El Gaya ilustrado, tan próximo a las figuras que emprendieron el pro­
yecto de reforma del teatro español en los años del cruce de siglos, no ree­
laboró en su obra plástica escenas de las piezas que se situaban en la van­
guardia de los planes de regeneración teatral. Es necesario interpretar su 
obra gráfica en sentido latitudinario para encontrar algún trabajo plástico 
que remita a alguna escena de El viejo y la niña o El sí de las niñas. Y, sin 
embargo, parece fuera de toda duda que algunos de sus trabajos artísticos 
se refieren directamente a piezas teatrales «desarregladas», es decir, a 

obras que atraían la censura de los neoclásicos recalcitrantes. Piénsese en 

El triunfo de Judit de Vera Tassis y Villarroel, pieza que en 1803 había sido 

'\5 GW, 325, 326, 1.308, 1.435, 1.609, 1.837. Ver en este mismo volumen el trabajo de 

Juan Miguel SERRERA CUESTA «Gaya y el teatro de sombras chinescas». 

:\6 Nigel GLENDINNING, «Goya y las tonadillas de su época», Segismundo, 3, 1966, 105-120. 

59 



"'" 

Leonardo Romero Toba!' 

incluida en un repertorio de textos censurables37, y que como ha supuesto 
Edith Helman38 inspira entre 1820 y 1825 dos representaciones plásticas, 
una de las pinturas de la Quinta del Sordo y una miniatura39; téngase en 
cuenta el capricho 50 «<Los Chinchillas»), también relacionado por la cita­
da estudiosa con otra comedia barroca, El dómine Lucas40• Y con mayor 
exactitud aún en la referencia a piezas del teatro post-barroco como son 
las comedias de Antonio de Zamora El hechizado por fuerza (representada 
por primera vez en 1697) y No hay deuda que no se pague y convidado de Pie­
dra (¿1713?), que sirven el asunto para dos de los cuadros de pequeño 
formato que Gaya ejecutó para la quinta de los duques de Osuna. 

Se ha podido establecer la fuente literaria del cuadro conocido con el 
título de la primera comedia de Zamora gracias a la inscripción que se lee 
en la esquina inferior derecha: «LAM /DESCO», mensaje interpretado 
como parte del texto escrito en el ángulo de una copia que lee el apunta­
dor en su concha. La escena que se representa en las tablas es la del final 
de la segunda jornada de El hechizado por fuerza; en este mamen to de la 
comedia, el «figurón» don Claudia visita la habitación en que le han pre­
parado una escenografía simuladora de los poderes maléficos que lo tie­
nen embrujado. El apuntador tendría ante su vista al actor -que es lo 
que contempla el espectador del cuadro- y el texto del parlamento en el 
que el ridículo personaje explica cómo su vida depende de la llama de 
una lámpara diabólica: «LAMpara DESCOmunal/cuyo reflexo civil/me 
va a moco de candil/chupando el óleo vital. .. »41; una didascalia inmedia­
ta ha descrito la inconografía brujeril que han dispuesto las damas de la 
comedia «<pinturas de mascarones, sierpes y otras cosas ridículas») para el 
éxito del enredo, y el propio don Claudia se refiere a uno de los cuadros 
de la escenografía con estas palabras: «una danza aquí se alcanza /a ver, 
aunque no muy bien, /de borricos ... ». Además, el texto de Zamora y, 
posteriormente el cuadrito de Gaya, se limitan a subrayar en veta paródica 
alguno de los elementos constitutivos de iconografía simbólica del «tem­
peramento melancólico enfermizo» según los determinó Ludovico Casa­

07 Ivy L MCCLELLAND, S!Hln;sh Drama 01 Palhos. 1750-1808, Liverpool University, 1970, 1, 
229-230. 

38 Edith HELMAN,jovellanos y Goya, 257-271 y 276. 

09 Cabría relacionar el tema con el dibujo que MAYER tituló <:Judith moderna» (GW, 636). 

40 E. HELMAN,jovellanos y Goya, 183-197. Si bien la figura ridícula del hidalgo antañón 

había pasado a la literatura francesa, donde deja un prototipo en el «capitán Chinchilla» al 

que Gil BIas encuentra en el libro séptimo (capítulo XII) de la novela de Le Sage. 

41 HELMAN, jovellanos, 265; J. WILSON, El cap!'¡cho y la invención, 214-215. 

60 



Gaya y la Literatura de su tiempo 

nova en sus HieroPllYPhicorum Medicorum Emblematum42. La pieza -broma, 
al fin, de las creencias supersticiosas- gozó de la aceptación de los refor­
mistas (Luzán, Moratín hijo) que la celebraron por su regularidad cons­
tructiva y su visión paródica de las creencias irracionales. (Grabado 2). 

El segundo cuadro, cuya pista está perdida desde la subasta de los bie­
nes de la familia Osuna en 18964#, ofrece la escena final que enfrenta al 
bravucón don Juan con el difunto don Gonzalo de UlIa. La acotación 
escénica que precede a la escena nos ayuda a ver el cuadro (<< éntrale a 
empellones [donjuan a Camachol, sonando de cuando en cuando la tem­
pestad; ocúltase la puerta por donde entraron y, descubriéndose la capilla y 

sepulcro (como en la segunda jornada), sale don Gonzalo, como bajando 
de él» )44 Y sirve para situar el parlamento de don Juan: 

A la escasa luz que esparce 
la lámpara, me parece 
que fuera del sitio yace, 
en que antes de ahora estaba 
la estatua ( ... ). 

Estos versos inician una conversación a dos bandas de don Juan con su 
criado Camacho y con el difunto Ulloa, conversación que culmina en la 
decidida invitación al banquete macabro que evoca el cuadro de Gaya: 

Don Gonzalo: Siéntate. 

Don Juan: Sí haré, que nada 
puede haber que a mí me espante; 

¿no has de cenar tú? 

Camacho: Yo ayuno; 
pero por lo que tronare, 
agáchome aquí. 

Don Gonzalo: Vianda. 

42 El médico francés setiala el dedo índice llevado a la boca y la presencia de una linter­

na como rasgos inconográficos identificadores del «melancólico enfermizo» e, incluso, afir­
ma que éste «mira cómo gira la pantalla de la lámpara pintada, con la que la barbería entre­
tiene a los rapados asnos» (texto y datos tomados del trabajo de Sagrario LÓPEZ POZA, «Los 

emblemas y jeroglíficos médicos de Louis Caseneuve», Cuademos de Arte e Iconografía, Madrid, 
F. U. E., 1995, VI, 1, 9-2l. 

41 HELMAN, ¡avellanos y Gaya, J. WILSON, El calJricho y la invención, 214. 

44 Cito por la ed. preparada por Piero MENARINI y Paola BERGAMASCHI, Bologna, Atesa, 

1992,126-128. 

61 



Leonardo Romero Tobar 

La inclusión de los dos cuadros de tema teatral en la pequeña serie 
que el propio Goya denominó «seis cuadros de composición de asuntos de 
brujas» (27-VI-1798) ha sido comentada ampliamente por los especialis­
tas45; no se ha reparado, con todo, en lo que a mi juicio es una sintomática 
captación del teatralismo de dos textos en los que los efectos acústicos de 
tormentas y el contrapunto de luces y sombras intensifican los efectos 
de hilaridad o sobrecogimiento que suscitaban las dos comedias de Anto­
nio de Zamora, representadas con éxito durante el siglo XVIII y parte del 
XIX; no en balde escribía Leandro Fernández de Moratín a su prima María, 
en 1816, que en Barcelona y el día dos de noviembre «echan El convidado 
de piedra, y no faltará tu afectísimo»46. 

El conjunto de datos que he evocado nos sitúa ante el horizonte amplio 
de la literatura contemporánea del que se nutre la cultura de Goya. Un 
horizonte en el que son simultáneos las convenciones del antiguo Régi­
men y los valores estéticos de la Modernidad, las inquietudes artísticas de 
las minorías refinadas y las pulsiones de extensos sectores de la población 
que sólo buscaban en la literatura un rato de entretenimiento y, si acaso, 
un estímulo para el aleteo de los fantasmas que pueblan el imaginario de 
la tradición. El acierto con el que Goya supo in tegrar tradiciones tan 
diversas se manifestó desde los últimos años del XVIII en el reconocimien­
to que los contemporáneos otorgaron a la «originalidad» del pintor arago­
nés y en la acogida que debieron hallar entre las gentes madrileñas sus tra­
bajos más divulgados. Los testimonios escritos de los grupos minoritarios 
nos son accesibles y, gracias a ellos, puede escribirse un elocuente dossier 
de «incunables goyescos» que dan cuenta de la acogida admirativa que los 
contemporáneos dieron a la obra de Goya. Lafuente Ferrari, Núñez de 
Arenas, y de modo destacadísimo, Rodríguez-Moñino y Nigel Glendinning 
han exhumado los materiales imprescindibles que constituyen, claro está, 
el primer material crítico sobre el pintor aragonés. 

Goya cantado por los poetas contemporáneos 

Siendo todo lo anterior de capital interés, a un filólogo preocupado 
por el estudio de los temas literarios le resulta más significativa la transfor­
mación de las reacciones admirativas en discursos de hechura artística, es 
decir, en textos con capacidad suficiente para generar asociaciones libres 

45 NORDSTROM, ob. cit., 190-193; WILSON, El capricho y la invención, 212-222. 

46 Leandro FERNÁNDEZ DE MORATÍN, Epistolario, ed. R. Andioc, Madrid, Castalia, 1973,349. 

62 



Goya y la Literatura de su tiempo 

de carácter imaginativo. Esta respuesta también se produjo en vida de 
Gaya, en simultaneidad con la aprobación de los críticos y el pláceme de 

los amigos o las gentes importantes, y fue de tal relieve que se puede afir­

mar que nunca en España -con la excepción quizás de Lope de Vega­

se había dado un reconocimiento inmediato y tan intenso de los méritos 

de un artista del pincel o la palabra. 

La obra de Gaya viene de un mundo literario pero, a su vez, fue y sigue 

siendo capaz de producir otro: el de sus pinturas y su persona convertidos 
en alusión, en referencia o en asunto de poemas, dramas y novelas. El pro­
ceso se inició durante la vida del pintor y hoy día prosigue en floreciente 

crecimiento en la palabra lírica de, por ejemplo, Ana Ajmatova, Rafael 

Alberti o Seamus Heaney, en la estrategia fabulad ora de Antonio Tabucchi 

o Saúl Yurkiewick, en la figuración costumbrista de Cela, en la potenciali­
dad dramática de Buera Vallejo o John Berger y en tantos y tantos otros 
escritores de las más variadas lenguas y culturas. La trayectoria de este tema 
literario desborda con mucho los límites propuestos a este artículo, de for­

ma que las páginas que siguen están dedicadas al comento de las creacio­
nes literarias anteriores a 1828 en las que Gaya es su tema central. Curiosa­

mente, estas manifestaciones contemporáneas, por razones que he de ana­

lizar en otro lugar, sólo se formalizaron en poemas, ya que los relatos, las 

invenciones dramáticas y otras clases de figuraciones no empezaron a pro­
ducirse hasta mediados del siglo XIX. 

La relación entre textos literarios contemporáneos y algunas obras de 
Gaya que hubieran podido servir de acicate para la escritura de aquellos 
es tan aceptable como la relación inversa que he considerado en las pági­

nas anteriores. Ahora bien, siendo este campo de analogías una estimulan­
te fuente de lecturas y visiones complementarias, dejaré fuera de mi aten­

ción las equivalencias que no estén subrayadas por la mención expresa del 

pintor en el texto. Por lo tanto, sólo mantendré como elaboraciones litera­
rias aquellas en las que la alusión expresa al nombre de Gaya nos obliga, 
sin más mediaciones, a buscar el paralelo entre el poema y el personaje 

histórico visto en su vida o en su obra. Dejo, pues, fuera de mi indagación 
propuestas tan plausibles como la que Glendinning advertía entre la des­

cripción invernal en una secuencia del poema de Juan Moreno de Texada 

Excelencias del Pincel y del buril (1804) Y el cuadro titulado «la nevada" -«Pin­

tó el invierno caprichosamente/ un célebre español conocido ... ,,47_, o la 

47 N. GLENDlNNlNG, «¿La Nevada, de Goya, en un poema de su época?», ¡nsula, 204, 
1963,13. Curiosamente, MENÉNDEZ PELAYO escribió su juicio sintético sobre Goya inmediata­
mente después de comentar las Excelencias del Pincel y dellJuril de Moreno de Tejada (Historia 
de las ideas estéticas en España, Madrid, CSIC, 1962, lll, 549). 

63 



Leonardo Romero Tobar 

que filantrópicamente dibujó Quintana en su poema «A una negrita pro­
tegida por la duquesa de Alba» publicado en la segunda edición de sus 
Poesías (1802). Las ponderaciones de la afectividad de la duquesa que 
enuncia Quintana -«mira el maternal esmero/ con que ampara mi fla­
queza,! y la incansable ternura/ con que mi ventura anhela./ Cuando 
risueña me lIama,/ cuando consigo me Ileva,/ cuando en su falda me 
halaga,! cuando amorosa me besa ( ... ) »- han inducido a Dérozier a pre­
guntarse si el poeta quizás «no ha recogido las impresiones secretas de un 
íntimo de la duquesa»; el paralelo, en este último poema, sería con el 
conocido dibujo del llamado álbum de Sanlúcar «La duquesa ensaya 
mimos maternales con la negrita María Luz»4R. 

La primera figuración literaria sobre el tema de Goya con referencia 
expresa al pintor se publicó en el Semanario de Zaragoza de 1-111-1799. Se tra­
ta del poema titulado «Hermandad de la Pintura y Poesía» que apareció fir­
mado por las letras J. M. de F., iniciales del escritor monzonés José Mor de 
Fuentes, quien años más tarde dedicaría otros dos elogios poéticos al pin­
tor amig049• El poema, escrito en estancias aconsonantadas, despliega el 
venerable topos del «ut pictura paesis» en un ejercicio de parangón entre 
poetas y pintores antiguos y modernos: Homero paralelo a Rafael, Horacio 
a Correggio, Thomson a Tiziano, Gessner a Mengs, Velázquez a Lafontai­
ne, hasta llegar a Gaya, que queda exento de comparaciones -sería un 
pintor incomparable- puesto que la segunda parte de la Oda consiste en 
un repertorio descriptivo de algunas de sus obras que el poeta sitúa en el 
ápice de la «ideal excelencia». La encendida pasión de patria que cierra 
el poema tiene un clima preparatorio en esa visita a la galería pictórica del 
amigo, una visita descriptiva que habla de la «fragura de los Alpes»50, de la 

48 A. DÉROZIER, Manuel JosePh Quintana el la naissance du libéralisme en Espagne ( 1968), 
trad. española, Madrid, Turner, 1978, p. 235 Y edición de las Poesías Completas de Quintana, 
Madrid, Castalia, 1969,239-242. Ver el dibujo en GW 360. 

49 «KIRÓN» (Eulogio Varela Hervías) había dado una primera noticia sobre la relación de 
Gaya y Mor en Heraldo de Aragón (l9-II1-1946). Recientemente han hecho referencia a este poe­
maJosé ARAGÚÉS ALDAZ (<<Pintura, poesía, razón e imaginación en los orígenes de la prensa 
zaragozana»,EPhialte, 1990, 2, 455-456) YJesús CÁSEDA TERESA (Vida y obra deJosé Mar de Fuentes, 
Zaragoza, CEHIMO, 1994, 125). El texto de Mor está copiado en un manuscrito poético de la 
biblioteca de Rodríguez-Moñino (hoy, en la Real Academia Española) titulado Cancionero ¿Ara­
goneses? XVIII-XIX, folios 76v-78v. Otras dos alusiones a Gaya se consignan en el poema en francés 
de Mor de Fuentes «Les Peintres espagnols» (pp. 585-590 de la ed. del Télémaque efectuada por 
Bergnes de las Casas, Barcelona, 1838) y en la estrofa XXII del Parangón heroico ... , folleto de Mor 
impreso en Barcelona, en 1845 (A. RODRÍGUEZ-MoÑINO, articulo cir. en nota 1, 310-3 1 1. 

50 Mor se refiere al cuadro que Goya presentó en 177 1 al concurso de la Academia de 
Parma y que se tituló Aníbal en los Alpes, cuadro que se creía perdido y que recientemente ha 
identificado Jesús Urrea_ 

64 



impenetrable» 

Gaya y la Literatum de su tiempo 

«horrura de un bosque (alusión genérica que podría conve­
nir a alguno de los cuadritos hechos para la quinta de los Osuna)51, de una 
«plácida verdura» que sugiere las escenas campestres de los cartones para 
tapices, de una tormenta marítima evocadora de «El naufragio»52 y de otras 
alusiones indeterminadas a retratos de damas y caballeros y a la fuerza satí­
rica de los dibujos del pintor. Mor de Fuentes, curioso viajero de probada 
voracidad intelectual, reitera un topos de la poesía tradicional y traza un 
catálogo inicial del museo pictórico goyesco del que él mismo debía de 
tener conocimiento personal (Ver en APÉNDICE el poema completo). 

Idéntico parangón entre pintores y poetas formulaba en 1817 el anóni­
mo prologuista de las Poesías del P. Boggiero en un texto que es bien 
conocido, puesto que ha sido citado en varios trabajos «<Boggiero Hon la plu­
ma en la mano era lo que el célebre Goya con el pincel...»), aunque la equi­
valencia entre las dos artes, sin embargo, no tiene razón de ser en la «Silva a 
don Francisco de Goya, insigne pintor» de Leandro Fernández de Mora­
tín. La fecha de composición del poema del madrileño no nos es conoci­
da; éste puede referirse en su poema a cualquiera de los dos retratos que 
le hizo el amigo. Las cartas de Moratín dan pruebas de su estimación de 
ambos retratos'\I, si bien la idea central del poema está sugerida en una 
comunicación de 1824 a Melón: «(Goya) quiere retratarme, y de ahí infe­
rirás lo bonito que soy, cuando tan diestros pinceles aspiran a multiplicar 
mis copias»54. La concentración del poema en una sola silva intensifica la 
idea de la fama póstuma que ha de sobrevenir al poeta, para quien ni sus 
propios votos ni su estudio esforzado valen suficiente para guardar su 
recuerdo en la posteridad; sólo los pinceles del amigo salvarán a su memo­
ria de la erosión del olvido, «venciendo de los años el desvío/ y asociando 
a tu gloria el nombre mío». 

La idea de la fama póstuma está también presente en breves alusiones 
que leemos en poemas de los primeros años del siglo XIX, como en el 
pasaje de la «Respuesta al mensaje de don Quijote por un amigo del seta­
biense» que escribió Jovellanos en sus años del destierro balear55 o en un 

51 Quizás «El asalto en el coche», GW 251. 

52 GW 328. 

5:1 GW 685 (retrato de 1799), GW 1661 (retrato de 1824). 

!)4 Leandro FERNÁNDEZ DE MORATíN, Bpislolario, ed. de R. Andioc, Madrid, Castalia, 173, 
p. 594, Y otros textos concordantes de las cartas en pp. 361, 536 Y 630 de esta misma edición. 

;'5 «( ... ) Porque duendes sacristanes/ con bonete o con capilla/ húbolos en otros tiem­
pos,/ y haylos tal vez todavía;! pero duendes caballeros,! con morrión y sobrevista,! y peto, y 
lanza, y adarga,! júrate yo por mi vida,! que ni los inventó Gaya,! ni entraron por las bendi­
tas/ tragaderas de fray Arcos ( . . . ) >> (texto editado por Nigel GLENDINNING, «Jovellanos en 

65 



Leonardo Romero Tobar 

epigrama de fray Gregorio de Salas, según el cual «Habiendo visto algunos 
excelentes retratos hechos por el benemérito Goya, le dixo: 

La naturaleza excedes 
y tu fama será eterna, 
si de envidia no la mata 
la misma naturaleza56• 

Tópicos de la poesía tradicional -la fama, la hermandad de la pintura y 
la poesía, la invención del artista- son los núcleos temáticos sobre los que 
se construyen estos primeros poemas dedicados a nuestro pintor. Pero tam­
bién en los primeros años del XIX otros poetas celebraron a Goya acudiendo 
a argumentos procedentes del gran reservorio que eran los viajes ilustrados 
o describiendo con una fidelidad ejemplar ciertas representaciones suyas. 

Como apéndice de la traducción española del libro de Matheron se 
publicó un poema que desarrolla el primero de los temas a los que acabo 
de aludir57, pero no se puede asegurar con certeza que las estancias titula­
das «A mi amigo don Francisco de Goya enviándole el libro de mis poesías» 
firmadas por M. J. Quintana sean obra auténtica del poeta liberal. Además 
de la versión impresa, existe, al menos, una copia manuscrita en una colec­
ción bibliográfica58; con todo, hemos de andar con pies de plomo en el tre­
medal de las atribuciones manuscritas que se fabricaron en España durante 
la segunda mitad del XIX59• Como quiera que ello sea, el poema reitera el 
topos del «ut pictua poesis», exala la genialidad del pintor por encima de la 
mediocridad del poeta y, en su parte central, enuncia algo que se hace difi­
cil entender que lo dijera un poeta español de hacia 1802, 1813 ó 1823 
(años de las ediciones de las Poesías de Quintana), a saber, que el reconoci­
miento internacional de la obra de Goya serviría para destacar en el pano­
rama de la pintura europea una escuela pictórica española distinta de la 
escuela italiana; esta idea, como es sabido, no comenzó a abrirse camino 
hasta después de que la pintura española del Siglo de Oro se empezase a 
conocer en Europa a mediados del siglo XIX. 

En las estancias que editó el libro de Matheron, su autor profetizaba el 
descubrimiento europeo de la pintura nacional hispana en estos términos: 

Bellver y su respuesta al mensaje de don Quijote», Mélanges a la Mérnone deJean Sarrailh, París, 

1966,1,379-395). 

56 Epigramas y otras Poesías, Madrid, Matías Repullés, 1802,p. 15. 

57 Gaya, 1890, 173-176. 

58 Colección de autógrafos, vol. III (Biblioteca de don Bartolomé March, Madrid). 

59 Albert DÉROZIER no hace ninguna referencia a este poema ni en su monografia sobre 
Quintana ni en la edición que dispuso de las Poesías de este autor. 

66 



Gaya y la Literatura de su tiempo 

El seno del océano irritado 
rompe el bretón con su nadante prora 
del viento y de las ondas vencedora; 
rompe, y en premio de su afán el orbe 
sus tesoros al Támesis tributa. 
Mas no con ellos la sagrada antorcha 
puede encender del arte, que asustado 
por siempre huyó su nebuloso clima; 
y el fiero inglés a la dichosa Italia 
va de continuo a idolatrar la sombra 
del grande Rafael. .. Sí, vendrá un día, 
vendrá también, ¡oh Gaya! en que a tu nombre 
el extranjero extático se incline. 

Una última forma de apropiación poética de los trabajos goyescos resi­
de en la escritura de textos inspirados en ellos, procedimiento muy verosí­
mil -como vengo manteniendo en este trabajo- si el nombre del artista 
es aludido expresamente. Queden para otra ocasión las difusas analogías 
entre la producción pictórica relativa a la tragedia nacional de 1808 y la 
abundantísima poesía de tema patriótico que se escribió a raíz de los 
acontecimientos y durante todo el siglo, y ciñamos la atención a los poe­
mas de inequívoca alusión goyesca, como son dos poemas satíricos de Var­
gas Pon ce y de Bartolomé José Gallardo. 

El marino José Vargas Ponce, retratado por Gaya en 1805, bien pudo 
tener ante la vista o en el recuerdo de lo contemplado con fruición, el 
dibujo del Prado Joven desfalleciente en los brazos de un oficiafo cuando escri­
bió en su "Proclama de un solterón» (1808) que prefería ser 

antes marido de una infame Cava 
y al remo vil de bárbara goleta, 
que sufrir en mujer ni en cosa mía 
la nueva secta de sensiblería. 

¿Sus desmayos pintar? ¡Ocioso anhelo! 
Pues no lo hiciera ni el pincel de Gaya. 
¿Matan pollo o pichón? ¡Válgame el cielo! 
baja el soponcio al punto por tramoya51. 

60 GW,376. 

51 B. A. E., vol. LXVII, 606b. La primera edición del poema vio la luz en el siguiente 
folleto: Proclama de un solterón a las que asPiren a su mano, D. A. R. (Madrid), Gómez Fuentene­
bro, 1808,32 pp. (Biblioteca Nacional, 2/3131). 

67 



... 

Leonardo Romero Tobar 

Este texto se acerca al feroz estilo de aguafuerte de veta brava con el 
que Gallardo marcó su admiración por Goya, rasgo que ya de por sí justifi­
caría una aproximación entre el bibliógrafo extremeño y el pintor arago­
nés. Pero es que, además, Gallardo tuvo una estrecha relación con el pin­
tor tal como ilustran algunas anécdotas recogidas por Rodríguez-Moñino y 
como evidencian las cartas privadas de ambos. (Grabado 4). 

No son abundantes las noticias personales sobre los amigos escritores 
en las cartas de Goya. Una excepción llamativa es el comentario alarmado 
que hace a su hijo Javier en enero de 1828: «ayer me dijeron que habían 
asesinado a Gallardo y me ha incomodado mucho». La noticia era falsa y 
debió de llegar a Burdeos transformada por la distancia y la atmósfera de 
angustiosa represión que se vivía en la España fernandina. La realidad 
de lo ocurrido había sido el apresamiento del extremeño y su brutal con­
ducción hasta Castro del Río; así lo relataba él mismo en una carta a Agus­
tín Durán que, en un curioso sincronismo con la de Goya, data también 
del año 1828: 

Pero la segunda parte es la más lastimosa, de Chiclana fui desterrado a Cór­

doba. Considere V. amigo mío, a dónde y quién, amén de las generales consi­

deraciones del cómo y el cuándo; ya todo eso agregue V otro ítem más, que 

llevaba una sombra a mis costillas con sus correspondientes dietas en viaje 

redondo: «Tú que no puedes/ lIévame a cuestas»62. 

Referencias epistolares, proyectos de ediciones ilustradas, notas de 
Gallardo sobre Goya en publicaciones españolas y extranjeras y anécdotas 
biográficas63 son muestras de un conocimiento y relación personal que 
confluyen en un poema de Gallardo escasamente conocido y que tomó los 
Caprichos y los otros dibujos del pintor como asunto central de su inspira­
ción. El poema se titulaba «La fantasmagoría» y sólo conocemos de él un 
fragmento publicado en 1815 en el periódico O portuguez que editaba en 
Londres el desterrado lusitano Dr. Rocha64• Las treinta y nueve sextinas 
que conocemos despliegan la más completa interpretación literaria con­
temporánea de los Caprichos y de los Disparates; «Goya y Gallardo coinci­

62 La carta fue editada por mí en «Textos inéditos de Agustín Durán, Gallardo, Bahl, 
Quintana y Martínez de la Rosa", Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, LXXVIII, 1, 1975,422. 
La cita del caPricho 42 «Tú que no puedes» ha sido trasladada por Gallardo desde el terreno 
de denuncia social al mundo de lo personal, de manera que el eco de la leyenda del caP,icho 
42 que Edith HELMAN veía en la palabra «pueblo» del Diccionario crítico-burlesco (Jovellanos, 
252) lo encontramos en su versión literal en esta carta de Gallardo. 

63 Para todo ello véanse los trabajos de RODRÍGUEZ-MoÑINO citados en notas 1 y 9. 

64 Antonio RODRÍGUEZ-MoÑINO lo transcribió de una copia antigua, hoy inencontrable, 
y lo atribuyó a Gallardo, reproduciéndolo en su pulcra monografía Don Bartoloméjosé Gallardo 
(1776-1852) estudio bibliográfico, Madrid, Sancha, 1955, 79-85. 

68 



Gaya y la Literatura de su tiempo 

den -afirma Rodríguez Moñino- en pintar lo que les circunda con 
monstruosos perfiles, con retorcidos e hinchados caracteres,,65. Y, por si el 
lector tuviera alguna duda acerca del origen plástico de la espectacular 
invasión de visiones fantásticas que inunda el poema, el poeta reitera el 
lema de los monstruos y el sueño de la razón, exclamando 

¡Fecundo Goya, confusión del Bosco, 
Préstame, si he de imaginar siquiera 
la estampa a tan ridículo bamboche, 
tu gorro de dormir por una noche! 

La escenografía del Walpurgis hispano que traza Gallardo parte de un 
topónimo preciso -«en el Zugarramurdi celebrado»- que ya en 1815, 

después de la edición del Auto de fe de Logroño de 1811 había desplazado al 
hasta entonces más famoso lugar brujeril de Barahona, y prosigue con la 
enumeración de unos modelos artísticos que no resultan extraños para los 
conocedores de la obra goyesca: 

Mas ¿quién a dibujar será bastante 
la multitud de tal y tanto bicho, 
la estampa propia, el singular semblante, 
su escena varia y sin igual capricho; 
si el Bosco no le presta su pincel, 
su pluma Casti, Juvenal su hiel? 

La mejor lectura de este fragmento satírico sería sencillamente su 
impresión en paralelo con los trabajos goyescos a los que se refiere. 
Comienza presentando a Zaullón el Mago en el momento en el que se dis­
pone a realizar prodigios extraordinarios propios de una función fantas­
magórzca: 

Nieblas muy densas los espacios cuajan, 
reina en torno silencio pavoroso, 
rápidos rayos que serpeando baxan 
con hórrido tronido tormentoso, 
muertos cuando aun apenas se columbran 
más asombran la vista que la alumbran. 

Calma el estruendo y la tiniebla crece, 
y en sus lóbregos senos de repente 
un punto de luz viva resplandece 
que aumenta su esplendor gradualmente 

65 A. RODRíCUEZ-MoNINO, Relieves ... , 332. 

69 



-

Leonardo Romero Tobar 

al compás de una música acordada 

que sucede a los truenos y algarada. 

y ¡oh poder de la Magia incomprensible! 

Cátala cuando allí se desburuja 

de aquel globo de luz casi invisible 

una chillona y revolante Bruja, 

que danza y salta y vuela por el aire 

con descoco gentil, gala y donaire. 

Luego de aquella bruja salen diez, 

de las diez, ciento, de las ciento, mil, 

mil de las mil que bailan a la vez 

o corren a la usanza varonil 

acaballadas sobre sendas ruecas 

con mímicos visajes y con muecas. 

La invasión de brujas voladoras remite, claro está, a las escenas de bru­

jería de caprichos y sueños (Grabado 5), del mismo modo que la descrip­

ción subsiguiente del brujo-padre evoca las representaciones goyescas de 

la «monacal raza frailenga». Tal cohorte de personajes despliegan una 

escena orgiástica que culmina con el manteamiento del pelele: 

Llevan después> como difunto en andas, 

cantando el gori-gori al ebrio viejo, 

y le suben en andas y volandas; 

cual las iberias ninfas por antruejo 

en palenciana manta hacen que vuele 

por los vacíos aires el pelele. 

Un golpe de efecto transforma la escena de brujas en otra de feroz bro­

chazo anticlerical con la caricatura de un clérigo «solicitante en confe­

sión». El tema es sabrosamente satírico y Gaya le prestó atención en sus 

dibujos: álbum C, dibujo 121, Busca médico (Grabado 6) y álbum F, dibujo 

59, Mujer hablando al oído de un sacerdott!'i. 

70 

Erase un abortón, griego diptongo, 

trabado de animal y hominicaco, 

raso el tosco cacumen como un hongo 

salvo un círculo a modo de zodiaco; 

y en un medroso y áspero capuz 

calada la moronda hasta el testuz. 

66 GW, 1356 y 1480. Sobre los «solicitantes» y el dibujo 121, ver ALCALÁ FLECHA, ob. cit., 59. 



Caya y la Literatura de su tiemtJo 

A sus pies yace de hinojos 
una devota joven penitente, 
fijos en tierra con rubor sus ojos, 
confesando de amor su llama ardiente 
en que más su albo pecho se encendía 
cuanto más con cilicios se oprimía. 

Esta escena esperpéntica culmina con la metamorfosis del confesiona­
rio en un sacrílego altar sobre el que confluye la ignorancia del pueblo 
devoto «<tiene a sus pies un pueblo que le adora»). Gallardo en su escri­
tura fue más directo que Goya en su pintura; la sátira radical de la época 
fernandina requería una contundencia ajena a la sutileza de la alusión 
elusiva. y para todo ello, Goya proporcionaba estímulos insustituibles que 
eran también otra cosa, pues como escribió el propio Gallardo «les évé­
nements passagers de la politique, les ridicules de tel ou tel individu, sont 
au-dessous du génie de Goya, qui a volu donner un cours de morale uni­
verselle»67. 

Goya venía de la literatura y a la par generaba creación poética. En la 
que se produjo en su tiempo, tópicos de la tradición poética y fervor de 
los amigos, afinidades electivas y admiración por un trabajo inigualable 
son sus hilos más llamativos. El taller poético de los contemporáneos -me 
he detenido a propósito en el año 1828- teje una tela que aún sigue 
fabricándose. Después de 1828 vendrían otros tejedores: los poetas y viaje­
ros románticos franceses, los periodistas del costumbrismo hispano, Bau­
delaire con sus «Phares» iluminando sobre mil ciudadelas, el decadentis­
mo fin de siglo, las novelas de artista, el teatro simbólico, el expresionismo, 
la literatura del compromiso, y tantos y tantos textos que hacen de Goya una 
trama de invención ininterrumpida, de la que aquí sólo he dibujado los 
comienzos de su trayectoria, una trayectoria que, vista desde nuestros días, 
se nos antoja que «bien tirada está». 

67 Artículo de «Le Bachelier de Salamanque» en el Mercure de France, 1817, Il, 292-293 
(texto exhumado por RODRÍGUEZ-MoÑINO, artículo citado en nota 9). Este texto repite valora­
ciones que había formulado Gregario GONZÁLEZ DE AZAOLA y que puede leerse en N. GLEN­
DINNING, Caya y sus Cliticos, 73-75). 

71 



72 

Leonardo Romero Tobar 

Apéndice 

José Mor de Fuentes, «Hermandad de la Pintura y Poesía» 

¿Dó están los días en que Grecia entera 

entre vivas y vivas resonantes 

sus divinos Apeles coronaba? 

¿Dó el noble ardor con que a la excelsa esfera 

de la gloria en los ecos exaltan tes 

del endiosado Píndaro volaba? 

Ignorancia y corrupción grosera 

nuestras bárbaras regiones, 

y ese caos de míseros borrones 

se apellidaba Pintura y Poesía. 

¡Oh torpo ceguedad! ¿No era bastante 

coronar la celeste maestría 

que sublima las sabias producciones? 

Pero el fogoso corazón brotante 

de Humanidad; la inmensa fantasía, 

todos los altos sobrehumanos dones 

del numen, por doquier ¿no están patentes? 

¿En Homero y Rafael de las pasiones 

los embates sin fin no ven presentes? 

¿No ven Naturaleza conmovida 

tras el vivo interés de sus acciones? 

Esmeróse una Gracia complacida 

en suavizar con su amorosa mano 

del Correggio y de Horacio los primores, 

de Thomson y el Tiziano 

brilla el fresco matiz de los colores, 

y da a sus cuadros respiran te vida. 

¡Cuál em Gessner y Mengs ríe encendida 

con faz radiante la moral Belleza 

y el alma anega en celestial terneza! 

Lafontaine y Velázquez tantos seres 

al vivo retratando, 

de formas, situaciones, caracteres, 

la inmensa variedad están mostrando. 

El Pintor y el Poeta al par volando 



Gaya y la Literatura de su tiempo 

de su arrojado espíritu a la lumbre 

del Universo el término tramontam, 

y en su audaz competencia hasta la cumbre 

de la Beldad perfecta se remontan. 

Así la tierra humedecida envía 

a la floresta maternal sustento, 

y así enriquece la floresta umbría 

a la tierra en fresco nutrimiento. 

Cuando te miro, Goya inimitable, 

ya mostrar de los Alpes la fragura, 

ya la lóbrega horrura 

de un bosque impenetrable, 

ya de un vergel la plácida verdura; 

fingir ora del mar la gran llanada, 

ora en horrible tempestad bramando 

en torno de un bajel, y el implacable 

cielo rayos tronantes disparando 

por medio de la nube desgarrada; 

cuando te miro del campeón triunfante 

pintar el alma en su marcial semblante, 

o entre cendal y gasa transparente 

el halagüeño albor de una hermosura; 
o el orgullo demente 

escarnecido en cómica figura 

y al cuadro realizar el vago ambiente 

la animadora luz; y por doquiera 

sus rayos rebosar de colorido, 

de belleza, de magia ... ¡Oh! ¡Quién pudiera 

señorear (exclamo enloquecido), 

como tú, la región inapelable 

de la ideal excelencia! 

¡Quién pudiera cantar debidamente 

de un fino amor la elisea complacencia, 

las hazañas de un héroe inencontrable 

y el blasón eminente 

de la sólida ciencia! 


Luego, en estilo juguetón mofando 


la liviandad menguada y caprichosa, 


y en grata variedad embelesando 


el corazón humano, 


del dominio tirano 


de la ignorancia ciega y perniciosa, 


73 



Leonardo Romero Tobar 

de tanto infame vicio libertarlo, 
y a las glorias del ánimo elevarlo. 

Entonces, amigo, a tu pincel pidiera 
que en la tabla duradera 
estampase a mi Clori recostada, 
a la orilla enramada 
de una tersa corriente 
mis sinceros afectos repitiendo; 
y a  mí que ufano, entusiasmado, oyendo 
su delicada voz, con ansia ardiente 
a su adorada planta me arrojara, 
y en el regazo de su amor hallara 
el almo galardón de mis desvelos. 

Luego, verás la esplendorosa gloria 
coronar nuestros prósperos anhelos, 
luego, campar nuestra feliz memoria 
del Ebro en la ribera deleitosa, 
y a sus hijos llamar que, adormecidos 
del torpe error en el profundo cieno, 
malogran la pujanza vigorosa 
de sus dones floridos. 
Lleguen, ya es hora, al venturoso seno 
de las Artes, y asombren las Castillas 
y la Italia envidiosa 
con sus altas con tin uas maravillas. 

Seminario de Zaragoza (l-I1I-1799) 

74 



Gaya y la Literatura de su tiemlJo 

Gaya. Don Juan y el Comendado'Y. Gaya. Don Quijote. 

Gaya. La mad-re Celestina. Gaya. La mad'Ye Celestina. 

Grabada 1 


75 




Leonardo Romero Tobar 

Grabado 2. Goya. La desesperación de Satán. 

Grabado 3. Goya. El hechizado. 

76 



Coya y la Literatura de su tiempo 

Grabado 4. Gaya. 
Joven desfalleciente en &razos de un oficial. 

Grabado 5. Gaya. Sueño / De Brujas ... 
Agente en diligencia ... 

77 



8L 



FRANCISCO DE GOYA: 

EL GENIO Y EL CAPRICHO 

]ULIÁN GÁLLEGO 

Un oscuro escritor griego del siglo 1 de nuestra Era llamado Longino 
(o también Seudo-Longino) parece ser el autor de un tratado «Sobre lo 
sublime» en donde exalta el poder de la mente humana como fuente de 
belleza, oponiéndose a las doctrinas de la Poética de Aristóteles que acon­
seja el estudio e imitación de la Creación divina y exalta el papel de lo 
verosímil en la creación literaria. Este tratado fue descubierto y editado 
por «Francisco Robertelli» en Basilea, en 1554, coincidiendo con el apo­
geo de Miguel Ángel (1475-1564) y el despuntar del Manierismo, cuya 
«terribilitá» no deja de ser la piedra de toque de lo sublime. Tras varias 
ediciones en Inglaterra y Francia (con un Traité du Sublime et du Meroei­

lleux dans le discours de Longin, escrito nada menos que por el preceptista 
supremo, Nicolás Boileau en 1674), el inglés Joseph Addison, que publi­
caba sus ensayos en la revista The Spectator retomó la teo-ría de «Longino»; 
con el título de Los placeres de la Imaginación fue traducida al francés 
(1759), y algo más tarde al español por un amigo de Goya, José Luis 
Munárriz, que la publicó en 1804 en la revista Variedades de ciencias, litera­

tura y artes (recomiendo la reciente edición de la profesora Tonia Reque­
jo con una muy erudita introducción). Munárriz, cuyo retrato pintado 
por Goya en 1815 es joya de la Real Academia de San Fernando (en el 
que aparece rodeado de los libros que ha editado o comentado, soste­
niendo entreabierto las Lecciones de Retórica y Bellas Artes de otro inglés, 
Hugh Blair, que tradujo en 1798), fue uno de los primeros ilustrados en 
acoger con interés vivísimo las teonas de lo Bello y lo Sublime, que hasta cier­
to punto pueden ayudarnos, si no a comprender el genio de Goya, cuan­
do menos a situarlo en un contexto y época nada conformes con la idea 
vulgar, de medida, lógica y razón de un supuesto Neoclasicismo. Ya en su 
traducción libre de Blair (que dedica varios capítulos a Addison) se hacía 

79 



Julián Gallego 

eco de las teorías longinistas de éste, que, por cierto, merecieron ser 

comentadas en varias conferencias por Jovellanos. El gran estudioso de 

Gaya, José López Rey, sugiere incluso que el título de Addison pudo 

influir en Gaya en el famoso Capricho número 43 (en principio destina­

do a portada de la colección de aguafuertes) El sueño de la razón produce 

monstruos. Addison defiende la novedad y la extrañeza, que nos salvan del 

tedio de la vida, la variedad contra la belleza reglamentada y académica y 
a favor de la sensibilidad individual. Gaya escribe en su comentario a este 

grabado: La fantasía abandonada por la razón produce monstruos, (pero) unida 

a ella es madre de las artes y el origen de sus maravillas. Aquí hay que citar el 

hipérbaton propuesto por Longino e interpretado por Addison: «El Arte 

es perfecto cuando parece obra de la Naturaleza, y ésta nos gusta cuando más se 

parezca al Arte» o «cuando subyace el arte sin que se note» (ejemplo, el 

parque «a la inglesa»). De aquí el término «agradable horror» que Addi­

son usa como una consecuencia de lo SUBLIME, ese Monstrueux vraisembla­

ble de Baudelaire, sobre Gaya. 

El gusto cambia. Las ideas de Rousseau han impregnado a la sociedad 
y el romanticismo, naciente ya a mediados del siglo XVIII (d. Guillermo 

Carnero, La cara oscura del siglo de las luces) impone el sentimiento cuando 

en España apenas ha triunfado la Razón de Voltaire. La Revolución acecha 

al poder. El gusto académico está en crisis, como lo están las Cortes y las 
Coronas; no hay reglas fUas que dar y recibir. 

En 1757 se imprimió en Londres A Philosophical Enquiry into the Origin 

of our Ideas of the Sublime and Beautiful, escrita por Edmund Burke. Ya no 

basta la belleza a una élite en busca de nuevas emociones «Todo lo que 

versa acerca de los objetos terribles u obra de un modo análogo al terror 

es un principio de sublimidad: esto es, produce la más fuerte emoción 

que el ánimo es capaz de sentir. Digo la más fuerte emoción porque 

estoy convencido de que las ideas de pena son mucho más poderosas 

que las que nos vienen del placer» ... «Cuando la pena o el peligro están 

demasiado próximos, son incapaces de causar algún deleite y son terri­

bles, simplemente; pero a ciertas distancias y con ciertas modificaciones, 

pueden ser y son deleitosos». (Sección vn). El libro se traduce al español 

en 1807, por Juan de la Dehesa y se publica por la Universidad de Alcalá 

de Henares. (Facsímil, Valencia, 1985). «La pasión que produce lo que 

es grande y sublime en la Naturaleza ... es el asombro; y el asombro es 

aquel estado de alma en que todos sus movimientos se suspenden con 

cierto grado de horror». (Parte 2ª, sección 1). «Los objetos sublimes tie­

nen grandes dimensiones y las de los bellos son pequeñas comparativa­

mente; en los bellos se encuentra lisura y pulidez, en los sublimes, aspe­

reza y negligencia; la belleza debe evitar la línea recta, pero apartándose 

de ella insensiblemente; a lo grande conviene la línea recta en muchos 

80 



«El 

Francisco de Goya: el Genio y el Capricho 

casos y cuando se desvía de ella, suele separarse mucho. Lo bello no ha 

de ser oscuro; lo grande debe ser opaco y oscuro. Lo bello debe ser leve 

y delicado, lo grande debe ser sólido y aún pesado» (sección XXVII). Lo 

sublime, en una palabra, y tal como Schiller lo describirá más tarde 

(1801), provoca terror en el alma, para infundirle luego una mayor efu­

sión. ángel.de la belleza nos acompaña hasta el borde del abismo 

que no puede atravesar; pero allí nos recoge el ángel de lo Sublime para 

llevarnos a la otra orilla». ¿Dónde quedan ya las reglas del gusto? ¿No 

puede ser sublime el mal gusto? ¿O, lo que parece de mal gusto no lleva 

camino de sublimidad? 

Para los ilustrados las reglas eran necesarias: 

«Sin reglas del arte 

borriquitos hay 

que una vez aciertan 

por casualidad», 

escribe Tomás de Iriarte en El burro flautista (Fábulas literarias, V1II, de 

la ed. Vda. de Piferrer, Barcelona, 1782). 

Quien, en el mismo libro (Fab. LlV, El Pedernal y el eslabón) insiste en 

que: 

«Ni hay buena reputación 

que luzca faltando el arte; 

si obra cada cual aparte 

ambos inútiles son». 

En cambio, Leandro Fernández de Moratín en su Sátira contra los vicios 

introducidos en la literatura castellana se pone del lado de la inspiración y 

pregunta al poetastro si piensa 

«Que puede adquirirse el numen santo 

del dios de Delos a modo de escalada 

o por combinación o por encanto? 

Si en las escuelas no aprendiste nada, 

si en poder de aquel dómine pedante 

tu banda siempre fue la desgraciada, 

por qué seguir, procuras, adelante? 

Un arado, una azada, un escardillo, 

para quién eres tú, fuera bastante». 

(Cf. tomo I de Obras dramáticas y líricas, Madrid, 1844, pp. 82-83). y se 

burla del afán de improvisar: 

81 



-

Julián Gallego 

«Qué vale componer divinamente 
con largo estudio, en retirada estancia, 
si delirar no sabes de repente?» (ibid, p. 87) 

Goya en este campo es mucho más tajante: «Que las Academias no 
deben ser privativas, ni servir más que de auxilio a los que libremente 
quieran estudiar en ellas, desterrando toda sujeción servil de Escuela de 
Niños, preceptos mecánicos, premios mensuales, ayudas de costa, y otras 
pequeñeces que envilecen, y afeminan un Arte tan liberal y noble como es 
la Pintura ... Daré una prueba para demostrar con hechos que no hay 
reglas en la Pintura, y que la opresión u obligación servil de hacer estudiar 
o seguir a todos por un mismo camino, es un grande impedimento a los 
Jóvenes que profesan este arte tan difícil, que toca más en lo Divino que 
ningún otro, por significar quanto Dios ha criado ... » 

... «De los pintores que hemos conocido de más habilidad, y que más se 
han esmerado en enseñar el camino de sus fatigados estilos (según nos 
han dado a entender) quantos discípulos han sacado? en donde están 
estos progresos? estas reglas? este método?» ... (Madrid, 14 de octubre de 
1792, Informe a la Real Academia de San Fernando, Diplomatario, Edición pre­
parada por Ángel Can ellas López, Zaragoza Institución «Fernando el 
Católico», 1981, p. 311). 

En su libro La cara oscura del siglo de las Luces (Madrid, 1983), Guiller­
mo Carnero al comentar el libro de Burke, apunta que «el siglo XVIII tiene 
dos caras irrenunciables: una, alumbrada por la razón, sistematizadora y 
ordenancista; otra, que queda en la penumbra, mucho más atractiva, de la 
valoración de lo irracional». Los propios teóricos del Neoclasicismo como 
el francés Claude A. Helvetius, se apartan de lo meramente razonable. En 
su obra De l'Esprit (1758) dedica sendos capítulos a «La superioridad de las 
personas apasionadas sobre las sensatas» y a que «Nos volvemos estúpidos 
en cuanto dejamos de apasionarnos». Según este filósofo: «la ausencia 
total de pasión nos llevaría al más completo embrutecimiento». «Las pasio­
nes son el fuego celeste que vivifica el mundo moral». 

Denis Diderot, en su Salón de 1767, harto de reglas convencionales y 
lector de Burke, nos da ya un anticipo del Romanticismo: «Todo lo que 
asombra el alma, todo lo que inspira un sentimiento de terror, lleva a lo 
sublime. Una vasta llanura no asombra como el océano, ni el océano tran­
quilo como cuando está agitado. La oscuridad aumenta el terror. Las esce­
nas tenebrosas son escasas en el teatro, todavía más en la pintura, dada la 
dificultad técnica y que resultan desagradables, de un efecto que sólo 
entre los maestros halla verdadero juez ... La noche roba las formas, da 
horror a los ruidos ... La imaginación sacude las entrañas vivamente, todo 
se exagera. El hombre prudente desconfía; el cobarde tiembla, se detiene 

82 



» 

«De 

Francisco de Gaya: el Genio y el Capricho 

o huye; el bravo lleva la mano al pomo de la espada . . .  «La claridad es 

buena para convencer, pero nada vale para emocionar. La claridad, como 

quiera que se la entienda, perjudica al entusiasmo. Poetas: « ... Hablad sin 

cesar de eternidad, de infinito, de inmensidad, de tiempo, de espacio, de 

la divinidad, de sepulcros, de manes, de infiernos, de un cielo oscuro, de 

profundos mares, de selvas sombrías, del trueno, de los relámpagos que 

desgarran la nube ¡Sed tenebrosos!» (París, 1967) jean Seznec, de cuya 

edición de Diderot, Sur l'art et les artistes, (París, 1967), tomo esta ci ta, 

comenta en una nota que esta página es, en parte, una glosa del libro de 

Edmond Burke, como ha demostrado G. May. 

Pero, ¿hasta qué punto los artistas españoles del siglo XVIII estaban dis­

puestos a aceptar lo sublime? Sin duda lo estuvieron algunos poetas, en 

especial Cadalso, que en sus Noches Lúgubres se muestra, como <<Young y 

Blair», guerrillero en el ejército sentimental del Stum und Drag germáni­

co. Pero los pintores, a excepción de Goya, parecen alejados de tales 

intentos. Goya ya abre la puerta, en su San Francisco de Borja y el moribundo 

impenitente de la catedral de Valencia (1788) y las criaturas de la noche, 

que revolotean, torpemente, en el Sueño de la razón, de 1797-1798, y los 

«Caprichos» que le siguen; y continuará en esa expedición hacia las som­

bras en numerosas pinturas y estampas, como «Los Proverbios» o «Las 

pinturas negras», ya muy entrado el siglo XIX. Pero lo que domina en la 

pintura y escultura es la «noble simplicidad y serena grandeza» que, a 

imitación de los antiguos griegos y, según el consejo del íntimo amigo de 

Mengs, el arqueólogo Winckelman, deben aspirar a conseguir los moder­

nos. Por lo demás, Napoleón acuña un refrán escéptico: lo Sublime a 

lo Ridículo no hay más que un paso». El mismo jovellanos, en su acadé­

mico Elogio de las Bellas Artes, canta las alabanzas de Carlos IIJ, «monarca 

generoso a quien ya daba Italia el nombre de restaurador de las Artes», 

capaz de sacar a Madrid «del abismo de la inmundicia a la luz del más 

brillante resplandor, renovadas sus calles, sus plazas y paseos; lleno de 

suntuosos edificios, gallardas fuentes, bellas estatuas, arcos magníficos y 

toda especie de exquisitos adornos; Madrid, donde la arquitectura ha 

recobrado su antigua majestad, la escultura su gentileza, la pintura su gra­

cia y decoro, el grabado y todas las artes del dibujo su gusto y elegancia», 

en lo que le ayudan «el sabio ministro que tenemos presente» (esto es, 

Floridablanca) y Mengs, «pintor filósofo, maestro, el bienhechor y el 

legislador de las Artes», cuya «sombra gigantesca» descuella entre todas 

las demás. El elogio sigue hacia la Academia, por más que jovellanos haya 

alabado anteriormente la verdad ... principio de toda perfección, y la belle­

za, el gusto, la gracia (que) no pueden existir fuera de ella». Pero quod est 

veritas?, dijo Poncio Pilatos. jovellanos la encuentra en la Naturaleza, alu­

diendo a «las formas más sublimes y perfectas, las formas más bellas y gra­

83 



poética», 

Julián Gallego 

ciosas, los partidos más nobles y elegantes», aprendiendo sobre todo de 

Velázquez el arte de animarlas con el encanto de la ilusión. Lo sublime, 

en Jovellanos y pese a sus desdichas, está lejos de la melancolía o la cólera 

del Sturm und Drag. y su optimismo dieciochesco le impulsa a elogiar al 

príncipe Carlos (IV), «el primero y más ardiente defensor de nuestras 

artes. ¡Con cuánto laudable afán recoge sus monumentos! ¡Con qué deli­

cado discernimiento los distingue y aprecia!. .. Con cuanta generosidad 

emplea y recompensa, ¡con cuánta bondad alienta y estimula a nuestros 

artistas! ... 

Hoy ya es común el admitir (como lo hizo la exposición londinense del 

Consejo de Europa The Romantic Movement, en 1957) que el Romanticismo 

no nace de la Batalla de Hernani, en París (1830), sino muchísimo antes, 

desde Burke: «Existe en el fondo del Neoclasicismo un subyacente espíritu 

romántico ... El arquitecto Villanueva, sacerdote del culto clásico en sus 

formas límpidas y en su rigurosa perspectiva, no deja de ser un romántico 

en potencia por el apasionado movimiento de sus masas arquitectónicas, 

que tienen algo de patético en sus contrastados volúmenes, en su afán de 

claroscuro y en su inflamación escribió «Chueca Goitia» en Varia 

Neoclásica. (Madrid, 1973, pp. 23-24). 

El Neoclásico Leandro Fernández de Moratín traduce el Hamlet y en su 

edición de Obras dramáticas y líricas (Madrid, 1844, Tomo 1) dice que « ... las 

bellezas admirables que en ella se advierten y los defectos que manchan y 

oscurecen con sus perfecciones forman un todo extraordinario y mons­

truoso ... Una acción grande, interesante, trágica, que desde las primeras 

escenas se anuncia y prepara por medios maravillosos, capaces de acalorar 

la fantasía y llenar el ánimo de conmoción y terror, es, sin dudarlo, subli­

me». El propio Moratín (nota 16) alaba en Shakespeare, (siguiendo a Ham­

mer en su Vida de Shakespeare) «saber distinguir acertadamente el horror y 

el terror; la última de estas pasiones es propia de la tragedia, pero la pri­

mera debe evitarse ... ». 

Recordemos el éxito de Ossian en toda Europa, sin excluir España. 

J. Nicasio Gallego todavía presenta en los teatros a Osear, hijo de Osian (vid. 

Obras poéticas publicadas por la Real Academia Española, Madrid, 1854, 

pp. 197 ss.). 

Y, sin embargo, Sed tenebrosos, aconseja Diderot a los poetas. Plenamen­

te lo será don José de Cadalso en sus Noches Lúgubres, idóneamente publi­

cadas (en 1789-1790) una vez muerto el autor, quién, imitando al inglés 

Young, lamenta la muerte de su amada, a la que, bajo el manto del perso­

naje Teodiato (y acaso en la realidad), con ayuda del sepulturero Loren­

zo, quiere desenterrar para verla por última vez y morir con ella: Cadalso, 

84 



» 

horrof», 

«Caprichos» 

«Caprichos» 

Francisco de Gaya: el Genio y el Capricho 

el terso e insuperable estilista de la lengua, muy razonable y dieciochesco 

en su Eruditos a la violeta y en las Cartas Marruecas. El Ossian de Macpherson 

llega a la Península con éxito, y hasta don Juan Nicasio Gallego se hace eco 

en su tragedia de Oscar, hijo de Osian. Algunos se lanzarán tan impetuosos 

al asalto de lo Sublime que tropezarán sin remedio, justificando el dicho 

napoleónico de que «de lo Sublime a lo Ridículo no hay más que un 

paso». 

Coya ha escogido el camino señalado por Diderot a favor de las tinie­

blas. Su primera incursión en el reino de la Noche la tenemos en la CaPi­

lla Borja de la catedral de Valencia (1788); si en la patética escena de la 

Despedida del Duque de Gandía se nos revela un inesperado Coya, Style trova­

dour (lo que justificaría la hipótesis -expresada en Madrid por Jeannine 

Baticle, en una conferencia de 1978-, de un posible viaje de Coya a 

París, antes de la Revolución) en el lienzo frontero con San Francisco de 

Borja y el moribundo impenitente aparecen, bajo y junto a la cama de éste, 

esas criaturas de la noche que han de habitar en adelante la imaginación 

del artista, calificado acertadamente por Charles BaudelaHre, de «pesadi­

lla», en aquel célebre cuarteto de Les Phares: «Coya, cauchefl)ar plein de 

choses inconnues» ... (Les Fleures du Mal, 1861). También en Quelques cari­

caturistes étrangers (1857), Baudelaire hablaba, a propósito de Coya, de 

«Monstreaux vraisemblable; ses monstres son nés viables, harmoniques. 

Nul n 'a osé plus que lui dan s le sens de l'absurde possible ... Meme au 

point de vue particulier de I'historie naturelle, il serait difficile de les 

condamner. .. Este Sueño de la razón que produce monstruos, es, pues, muy 

poco posterior a la primera pesadilla de Henry Fuseli (1782), «la picture 

redolent of Romantic según P. L. Murray (A Dictionary 01 Art and 

Artists, London, 1959), pero que no sabe evitar el Academicismo neoclási­

co que, como sucede con Blake y sus discípulos visionarios, contrasta con 

la expresión de lo monstruoso. 

Coya rompe formas: anticlasicista, rompe los cánones, como sus 

modelos Rembrandt, Velázquez y la Naturaleza. Comprensible sólo a 

partir del auge del Romanticismo, causa impresión con los 

en los artistas franceses: Delacroix: Soirées chez Pierret (Louvre), donde 

hay diez dibujos con copia de y otros tantos con influencia. 

(Delacroix y los Cuillemardet. Delacroix en Sevilla: las «Santas Patronas» 

de Coya). 

Cautier: poema Albertus (1840) cita a Coya. 

Musset (según Fromaggio) quiere ilustrar con Caprichos sus primeras 

poesías. 

Deveria: Caricatures espagnoles, Ni plus ni moin, par Goya (1824-1825). 

85 



Julián Gallego 

Baudelaire: «Quelques caricaturistes etrangers» (1857) Y «Les fleurs 
du ma],>. «Les Phares» (Rubens, Vinci, Rembrandt, Miguel Ángel, Puget, 
Watteau, Delacroix y Goya). «Goya, cauchemar plein de choses incon­
nues, de foetus qu'on faut cuire au milieu des Sabbats, de vieilles au 
miroir et d'enfants toutes nues pour tenter les demosn ajustant bien 
leurs bas». 

Primeros biógrafos de Gaya: Laurent Matheron (1858), Charles Yriarte (1867). 

Influencias de Gaya: en Delacroix, Doré, Regnault, Gavarni, Guys, Dau­
mier. Pero todos siguen siendo académicos, clasicistas de idea y proporcio­
nes, hasta llegar a Manet y Redon. y conste que el genio de Goya no con­
siste en ser su precursor. 

Discordia interna del homlYre: Contrarios, Equilibrados. 

Fe-Escepticismo (creer y no creer). 

Luz-Tiniebla. 

Belleza-Fealdad. 

Amor-Odio. 

Razón-Imaginación, Locura. 

Vela-Sueño. 

Ciencia-Magia. 

Refinamien to-Zafiedad. 

Valor-Oportunismo. 

«El monstruo es uno mismo» (Kafka, La Metamorfosis). 

«No hay ley moral. La ley, disparatada, no tiene castigo». (Camón Aznar). 

«El fondo del sueño en Quevedo es la Verdad; en Goya, la Nada» (Camón 
Aznar). 

Según Camón Aznar, los tres mayores pesimistas de occidente: Molinos, 
Gracián y Goya, son aragoneses. 

Pero no hay pesimismo antes de 1792 en Goya. 

- Salvo en los cartones progresistas de 1786-1787, reformistas. 

- En la Muerte de San José (1787) esperanzada, basada en la de José 
Goya (1781). El moribundo. La capilla Borja de la Catedral de 
Valencia, aparecen los monstruos (1788). 

86 



«nuevas 

«a 

Francisco de Goya: el Genio y el Capricho 

- Retratos admirables, ya: 

La marquesa de Ponte jos (c.1786), Los Duques de Osuna, Manolito Osa­
rio, (1788). Últimos «cartones», delicados de materia y técnica: 
Gigantillas (1791-1792). La Pradera de San Isidro (1788). (Delicadezas 
Luis XVI). 

- Apogeo de Goya, tras muchos trabajos. 

Falta de precocidad y sobra de independencia. Fracasos en Madrid 
y medio en Parma. Matrimonio (¿de conveniencia?) con Josefa 
Bayeu (1773). Sumisión de Goya en el Floridablanca (1783) donde 
repite el servilismo de La feria de Madrid (1779). 

Francisco de Goya y Lucientes nace en Fuendetodos (Zaragoza) en 
1746. A los 40 años es pintor de Carlos III (1786) Y luego pintor de Cámara 
de Carlos IV (1789). Satisfacción en sus cartas a Zapater (Vid.: Cartas a 

Zapater, 1786, pp. 19(1 Y 2) Y 20(3) y de 1787, pp. 22(4), pero envejece, p. 
23(5), aunque ya es rico, p. 24(6). 

Zapater, sobrino, habla de las aspiraciones». 

Pintor mundano, muy de su tiempo. Influencias de Murillo y de Veláz­
quez, pero también y, sobre todo, de Mengs, Van Loo, Houasse, Le Prin­
ce, Teniers, Wouwermans, y de los retratistas ingleses, acaso de Piazetta y 
de Crespi, los Tiépolos, de José del Castillo y de los Bayeu. Pintor de éxito, 
talento extrovertido, hablador, optimista. 

Enfermedad de 1792 a 1793. Viaje a Cádiz, sin permiso de la Acade­
mia, a casa de don Sebastián Martínez, coleccionista. Enfermedad no cla­
ra. «Falta de reflexión» (Zapater). «Naturaleza del mal de las más terri­
bles» (Fco. Bayeu). Consecuencias: ruidos en la cabeza, que van desapare­
ciendo, y sordera para siempre. Falta de equilibrio. 

Un destino «romántico», el artista ya no «amado de los dioses» sino 
«Prometeo», perseguido por el Destino. 

Goya=Beethoven. 
Pero dos grandes optimistas. 
Se rehacen. 

Goya cíclico. Categorías de Kretscher, funcionales: Goya parece pícni­
co, ciclotimo, maníaco-depresivo, más que esquizoide, como cree Reit­
mann. Su sordera agudiza la visión, aunque la vista baje. Matheron escribe 
que las miniaturas están hechas en Burdeos la loupe», porque «ses yeux 
s'en allaient». 

Gran memoria visual. 

87 



--

Julián Gallego 

Gran capacidad de síntesis óptica. 
Percepción del movimiento y de la silueta. 

Mudo sin sonidos, sin explicaciones, absurdo mayor. 

Goya, práctico, empleará su sordera, una vez pasada la crisis, como 
barrera, como distancia, como lente. Individualismo. Pasada a la fuerza la 
tentación de mundanismo, de disposición, se refugiará en el Arte. La falta 
de diálogo aumenta su capacidad de invención independiente. 

«Hombres sorprendidos en el secreto de las bambalinas» (Camón 
Aznar). Ello se ve en la famosa carta a Iriarte. «U na proclama a todas luces 
trascendental, a pesar del tono Íntimo de la modesta prosa epistolar emple­
ada». (Joaquín de la Puente). 

He tomado «El capricho y la invención» de la carta de Goya a don 
Bernardo de Iriarte, tantas veces citada, abundante en exquisitos horro­
res. Se diría que el pintor, en vez de exagerar el furioso manejo de los 
pinceles (como hacían y hacen los que hoy llamamos «expresionistas»), 
sin dar jamás el paso peligroso a lo ridículo que el proverbio señala, al 
contrario, extrema los primores de la ejecución y la más delicadas armo­
nías de tonos. En la paradoja (que asemeja al citado hipérbaton del pseu­
do-Longino, «el Arte es mejor cuando se acerca a la Naturaleza y la Natu­
raleza es más bella cuanto más parece acercarse al Arte»), en esa «Mons­
truosidad verosímil» señalada por Baudelaire, Goya logra lo sublime cali­
ficado por Emmanuel Kant (en sus Observaciones sobre el sentimiento de lo 

Bello y lo Sublime, de 1764) de Sublime Terrible. Para el gran filósofo, los 
hombres de sentimiento más fino hacia las artes pueden estar abiertos a 
lo BELLO (hoy diríamos lo Bonito) y, a veces, a lo SUBLIME; hay un subli­
me aterrador, que produce miedo; lo sublime noble, que da asombro; lo 
sublime magnífico, que es la belleza extendida. De los cuatro temperamen­
tos humanos (sanguíneo, flemático, melancólico y colérico) sólo el Melan­

cólico tiene capacidad para lo sublime. y Goya, no lo olvidemos, es el pintor 

de Saturno, un hijo de Saturno. Nacido bajo el signo de Saturno, (Madrid, 
1982), el libro de Rudolf y Margaret Wittkower, que compara el carácter 

dual de Goya con el del escultor alemán Messerschmidt, ya que ni uno ni 
otro estaban locos (esto es, esquizoides), pero eran ambos capaces de un 
arte «oficial» y un arte de naturaleza «Íntima», reservado para sí o unos 
pocos, como los dibujos de Miguel Ángel dedicados a Tomaso Cavalieri. 
Para Kant, si Italianos y Franceses se distinguen por el sentimiento de lo 
BELLO, Alemanes, Ingleses y Españoles poseen el de lo SUBLIME. Lo subli­
me en nuestros compatriotas es el SUBLIME TERRIBLE o aterrador, el más 
adecuado para calificar al Goya de los cuadros de capricho sobre hojalata 
de 1793-1794: El incendio, El corral de locos, La cárcel y sobre todo El naufra­

88 



Francisco de Gaya: el Genio y el Capricho 

gio, tan superior en su diminutez a la Medusa de Gericault (5 x 7 metros, 
1819, Museo de Louvre); o las Bruj erías y alegorías de 1797-1798; o los 

incomparables «Caprichos» del Marqués de la Romana (antes escenas de 

la guerra, ahora fechados entre 1798 y 1808); o el sublime horror de los 

delicadísimos Caníbales de hacia 1800-1808, o las cuatro tablas de la Aca­

demia (circa. 1815-1825). Todos encabezados por el San Francisco de Borja 

y el moribundo impenitente (1787-1788) que, antes de la enfermedad de 

1792, ya nos muestra a un Goya genial, que no necesita estar enfermo 

para ser genial. El pintor nace, decía Pacheco, se es pintor de nacimiento 

o no se es pintor, y el GENIO TAMBIÉN NACE. 

89 





RELIGIÓN Y RELIGIOSIDAD 


EN LA PINTURA DE GOYA 


ARTURO ANSÓN NAVARRO 

Cuando se estudia a un artista es necesario hacer una valoración de toda 
su obra, no sólo de partes de la misma y, además, analizarla en su contexto 
con rigor, sin apasionamientos ni prejuicios. Lamentablemente, la pintura 
religiosa de Goya no empezó a estudiarse y apreciarse en su justo valor hasta 
mediados de la presente centuria, como la obra de un pintor de su tiempo, y 
no de otro, que reflejaba en ella las creencias religiosas de los españoles de la 
época y las suyas propias. Yes que fuera de España, e incluso dentro, todavía 
se sigue viendo al Goya pintor religioso con reservas, desde una perspectiva 
llena de tópicos y prejucios inaceptables. En esta lección pretendo reivindi­
car esa pintura religiosa del genio de Fuendetodos, de calidad equiparable a 
lo mejor salido de su paleta en cada una de las etapas de su trayectoria artísti­
ca, analizar su génesis y evolución de forma contextualizada, así como dar 
claves para una correcta interpretación estética y religiosa de la misma. 

Antes de abordar el tema se hace necesario hacer un repaso a cómo se 
ha visto desde la historiografía la obra religiosa de Goya. La valoración nega­
tiva de la misma ha sido predominante y se ha mantenido durante demasia­
do tiempo, casi hasta nuestros días. No fue siempre asÍ. Sus coetáneos y ami­
gos ilustrados Jovellanos y Ceán Bermúdez, buenos conocedores de la obra 
de Goya, abundaron en elogios a sus pinturas religiosas. El primero, en un 
informe al Consejo de Órdenes de 1784 alababa las pinturas que había pin­
tado Goya por encargo suyo para la capilla del Colegio de Calatrava de Sala­
manca: «estas pinturas y en especial la de la Concepción son las mejores que 
han salido de su mano [ ... ]. Así lo confirman muchas personas de gusto» 1. 

Informe del ll.X.1784, cfr. SALTILLO, marqués de, «Las pinturas de Goya en el Cole­
gio de Calatrava de Salamanca (1780-90»>, SA.A., VI (1954), p. 7. 

91 



15-16 

ATtUTO Ansón Navarro 

Años después, cuando jovellanos se detuvo en Zaragoza el 7 de abril de 
1801 camino del destierro en Mallorca, anotó el siguiente comentario al 
contemplar los tres cuadros que Goya había pintado el año anterior para la 
nueva iglesia de San Fernando de Torrero: «hay tres altares, con tres bellísi­
mos cuadros originales de Don Francisco Goya [ . ..], obras admirables, no 
tanto por su composición, cuanto por la fuerza del claroscuro, la belleza ini­
mitable del colorido y una cierta magia de luces y tintas, adonde parece que 
no puede llegar otro pince],,2. 

Ceán Bermúdez, en carta de 1818 dirigida a Tomás de Verí, llegaría a 
considerar el cuadro de las Santas Justa y Rufina, pin tado para la catedral de 
Sevilla, como «la mejor obra que pintó y pintará Goya en su vida. Está coloca­
da en su sitio, y el Cabildo y toda la ciudad están locos de contentos por 
poseer un cuadro del que dice el Señor Saavedra, residente en Sevilla, que es 
el mejor que se pintó en Europa en lo que va de siglo y en todo el pasado»:l. 
Pero desde mediados del siglo XIX, con los primeros biógrafos y críticos 
románticos Matheron (1858) e Iriarte (1867), la obra religiosa de Goya 
comenzó a ser objeto de minusvaloración y de desprecio, a la par que se 
abría paso la visión del Goya descreído, «philosophe», liberal e, incluso, revo­
lucionario a partir de Los Caprichos. En esa misma línea, Araujo (1867-68) 
calificó a Goya con términos tan duros como injustos: <<no era ni creyente ni 
patriota, sino escéptico y egoísta» 4. 

Ante lo que consideraba una visión de Goya deformada y tendenciosa 
reaccionó Francisco Zapater y Gómez (1868) refutando los argumentos de 
aquellos con unos datos biográficos basados en las cartas dirigidas por el 
pintor a su tío-abuelo Martín Zapatero En esa publicación reivindicativa de 
Goya nos lo presentó como creyente, amante de su familia y patriota, aun­
que reconocía que estuvo «agitado por las nuevas ideas» y «la enfermedad 
llamada del siglo» (la Ilustración)5. En sus Caprichos Goya criticó los vicios 
de la Corte, pero eso no significaba, según Zapater y Gómez, una burla a 
la religión que profesaba. 

Comentario de Jovellanos a las pinturas de la iglesia de San Fernando de Torrero en 
un escrito que el colector Julio Somoza de Montesoriu tituló "Camino del destierro», por 
corresponder al viaje de Jovellanos desde Asturias a Mallorca, a donde iba desterrado. Fue 
dado a conocer por SÁNCHEZ CANTÓN, F. J., "Goya, pintor religioso. (Precedentes italianos y 
franceses)>>, RcvistadeldeasEstéticas, t. IV, 15-16 (1946), pp. 26-27. 

Ver ARANY de la CENIA, marqueses de, y AYERBE, A., Cuadros notables de MalloTCa. Colec­
ción de don Tomás de Ven, Madrid, 1920,pp. 108-109. 

C. ARAUIO, "Conferencias sobre la España del siglo XIX», pronunciadas en el Ateneo 
de Madrid en el curso 1867-1868,y recogido por CARDENAL, M., en la Revista de Ideas AS/éticas, 
t. IV, (1946),p. 514. 

ZAPATER y GÓMEZ, F., Goya. Noticias biográficas (1868),reed. de la Revista Universidad, 
Zaragoza, 1928,pp. 4, 18,25,29 Y 33. 

92 



místicos» 

Religión y "eligiosidad en la pintura de Gaya 

Sin embargo, no cesaron los epítetos duros contra la pintura religiosa 
de Goya, como los de Pedro de Madrazo (1880), que le acusaba de plas­
mar la fealdad física y moral en sus figuras religiosas, «por esa causa fue­
ron poco felices las composiciones de asuntos religiosos y 6. Las 
pinturas de San Antonio de la Florida eran para Madrazo un espectáculo 
de volantineros y los ángeles parecían hermosas meretrices. 

El conde de La Viñaza (1887) abundaba en la vulgaridad de los santos 
de Goya y en su falta de espiritualidad; para él «Goya pintó cuadros de 
asuntos religiosos, más no cuadros religiosos»7. Ya en los albores del siglo 
xx, Von Loga (1903) manifestaba indiferencia al respecto y Aureliano de 
Beruete (1917) tenía una opinión más contrastada: valoraba positivamente 
las pinturas de Aula Dei; criticaba el Crucificado de la Academia por carecer 
de espíritu religioso y ser vulgar, aunque su modelado era admirable; le 
parecían de poco interés las pinturas de Valladolid y muy originales, y de 
genio pictórico colosales las de San Antonio de la Florida; y en el San José de 
Calasanz destacaba senci11ez, realismo y sentimiento conmovedoresH• 

Gómez de la Serna (1929) continuó con una valoración hipercrítica y 
despectiva de la pintura religiosa de Goya, que para dicho autor era «un 
pintor civil» y «sus escenas religiosas resultaban de encargo»9. Las Santas 
Justa y Rufina de la catedral de Sevilla le parecían «camareras del gran 
hotel del cielo»lO. Con el cuadro de San José de Calasanz hacía una positiva 
excepción. Igualmente despreciativo se muestra Ortega y Gasset en sus 
textos sobre Goya, al considerar vulgares sus cuadros religiosos. 

El primero en demostrar un interés por dicha pintura, destacando 
incluso su modernidad, fue August L. Mayer (1923). Para el estudioso ale­
mán Goya manifestaba en sus obras un gran recato y una profunda espiri­
tualidad, huyendo de las visiones patéticas, tan frecuentes, en las pinturas 
del Barroco español. En esa línea revisionista y reivindicativa se debe 
situar al crítico de arte aragonés José Valen zuela La Rosa, quien en un 
magnífico artículo de 192811, que ha sido lamentablemente olvidado por 

MADRAZO, P., Almanaque de la Ilustración éspañola y Americana, 1880. 

VIÑAZA, conde de la, Gaya. Su tiempo, su vida, sus obras, 1887,p. 78. 

BERUETE, A. de, Gaya, Madrid, 1928,pp. 107,109, 131-132 Y 164, respectivamente, 
donde se recoge el texto de su anterior publicación Gaya, composiciones y figuras, Madrid, 
1917. 

GÓMEZ DE LA SERNA, R., Gaya, Madrid, 1928,pp. 180 Y 181. 
10 [bid., p. 181. 
II VALENZUELA LA ROSA,]., «Goya, pintor religioso», en Rev. Aragón, 31 (1928), pp. 74-81. 

93 



ArtllTO Ansón Navarro 

los estudiosos, defendía la religiosidad de Goya y criticaba a los que habí­
an deformado la imagen de Goya, a quien consideraba <<no sólo un admi­
rable pintor religioso, sino que ha sido el último de los pintores de esta 
clase que hemos tenido en España». 

La valoración positiva del Goya religioso se generalizaría a partir de 
la década de 1940, y sería mantenida por estudiosos españoles de la 
talla de Sánchez Cantón y Lafuente Ferrari. Sánchez Cantón fue el pri­
mero en dedicarle un artículo monográfico, «Goya, pintor religioso» 
(1946) en la Revista de Ideas Estéticas, en el que destacaba la necesidad 
de terminar con la discusión sobre el Goya incrédulo y el Goya religioso 
que se venía manteniendo desde la centuria anterior, pues no tenía sen­
tido. Además, su pintura religiosa en nada desmerecía a la mejor pintu­
ra de Goya e, incluso, en su última época, en la que Goya consiguió 
plasmar una gran emotividad y misticismo, estaba por encima de la de 
Velázquez. Lafuente Ferrari, ese mismo añol2, se mostraba menos estu­
siasta que Sánchez Cantón, dividiendo sus opiniones, favorables o críti­
cas según las obras. Así, mientras calificaba de detestables el Crucificado 

de la Academia de San Fernando y la Sagrada Familia, y minusvaloraba 
el cuadro de San Bernardino de Sena para San Francisco el Grande de 
Madrid, le parecían estimables la Anunciación pintada para la iglesia 
de San Antonio del Prado, de Madrid, los cuadros del monasterio de San­

ta Ana de Valladolid, y genial su intervención en las pinturas de San 

Antonio de la Florida, a cuyos frescos dedicaría un estudio monográfico 
unos años despuésl3• 

La recuperación positiva de la obra religiosa de Goya se ha afianzado a 
partir de la década de 1970, en las obras de catalogación de Gudiol (1970), 
Gassier y Wilson (1970), Y Camón Aznar (1980-82), así como en estudios 
de Gállego, Torralba, Morales Marín y Ansón, entre otros. 

Tras este necesario repaso a la fortuna crítica que la pintura religiosa 
de Goya ha tenido desde comienzos del pasado siglo, es el momento de 
abordar el contenido concreto de esta lección. En ella pretendo analizar 
la religiosidad de Goya, que fue evolucionando a la par que su pensamien­
to y que se vio influída por el entorno cultural y de amistades, y depen­
diente también del ámbito religioso para el que iban destinados los encar­
gos artísticos que se le hicieron. Además, esa religiosidad y las imágenes 

12 
LAFUENTE FERRARI, E., "Sobre el cuadro de San Francisco el Grande y las ideas estéti­

cas de Goya», Revista de Ideas Estéticas, IV, 15-16 (1946), pp. 307-338. 
l:l 

LAFUENTE FERRARI, E., Les fresqlles de San Antonio de la FLorida, Lausanne, 1955. 

94 



«Qué 

Religión y religiosidad en la pintura de Goya 

sagradas las plasmó el pintor aragonés con léxicos pictóricos distintos 

según las épocas y los encargos. 

Para comenzar el discurso parece lógico preguntarse en primer lugar: 

¿fue Goya un hombre religioso? Mi respuesta es, rotundamente, sí. No es 

admisible la visión estereotipada del Goya librepensador, incrédulo o 

agnóstico que se ha venido arrastrado desde Iriarte como un tópico, para 

justificar la ácida crítica de Goya contra los eclesiásticos, singularmente 

contra el clero regular, en algunos de los Caprichos, en otros cuadros reli­

giosos y en dibujos. Precisamente, esa visión se gestó en Francia tomando 

como base esa serie de grabados, asociada a la del Goya liberal. 

La reivindicación del Goya religioso que hizo Zapater y Gómez es 

correcta en buena parte de sus planteamientos y justificaciones, aún a 

pesar de estar hecha desde su ideología ultraconservadora, si bien dicho 

autor no dejaba de admitir que el pintor aragonés había participado de las 

ideas de la Ilustración. 

El sentimiento religioso de Goya, que se mantuvo desde la juventud 

hasta el final de sus días, no fue estático, sino que fue evolucionando con 

el tiempo, fue madurando a la par que su persona y su pensamiento. Goya 

es meridianamente claro en la manifestación de sus creencias y sentimien­

tos religiosos en doce de las cartas dirigidas a su amigo Zapater entre 1779 

y 1790. Veamos lo que escribe en algunas de ellas. En una del 17 de mayo 

de 1780, al comunicarle la enfermedad de su cuñado Ramón Bayeu, le 

dice Goya: «Con que esperamos en Dios que se mejore luego». En otra del 

22 de julio de 1780, Goya le refiere a su amigo Zapater las pocas cosas que 

necesitará cuando vaya a pintar a Zaragoza, en El Pilar: «Para mi casa no 

necesito de muchos muebles, pues me parece, que con una estanpa de Nª 

Sª del Pilar, una mesa, cinco sillas, una sartén, una bota y un tiple y asador 

y candil todo lo de mas es superfluo». 

En una del 10 de enero de 1787, al darle el pésame a Zapater por la 

muerte de su padre le consuela diciéndole que ha pasado por el mismo 

trance: «Conque asi querido mio alegrarte y ofrecerlo (el dolor por la 

pérdida) al servicio del Señor». En otra de fecha 25 de abril de ese mis­

mo año le escribe: «Dios nos ha distinguido entre otros, de lo que damos 

gracias al que todo lo puede». Unos días más tarde, el 4 de junio, Goya 

se expresaba en los siguientes términos: Virgen del Carmen te he 

de pintar tan hermosa. Dios nos deje vida para su santo servicio, a quien 

ruega te la guarde muchos años». En estas frases Goya deja constancia 

de que es un hombre creyente, que tiene un sentido trascendente de la 

vida. 

95 



Arturo Ansón Navarro 

Pero al analizar sus obras religiosas no sólo debemos tener en cuenta su 
religiosidad, sino también la de los comitentes o encargan tes de las obras, y 
el ámbito al que iban destinadas (iglesias, oratorios, casas particulares). 

Las pinturas de temática religiosa abundaron en las primeras etapas de 
la producción pictórica de Goya, especialmente en las anteriores a la déca­
da de 1790, desapareciendo en el periodo 1800-1812, y apareciendo nue­
vamente, aunque en número mucho menor, entre 1812 y 1828. Será, pre­
cisamente en esta última época, cuando Goya consiga una mayor intensi­
dad y emoción en sus pinturas de tema religioso. 

Goya en sus años de juventud es un creyente que manifiesta en sus pin­
turas una religiosidad convencional, tradicional, contrarreformista y ape­
gada a las devociones populares. Esa religiosidad era fomentada entre el 
pueblo por las órdenes religiosas de mayor actividad y protagonismo popu­
lar, como Jos jesuitas, los franciscanos, los capuchinos o los carmelitas, con 
sus predicaciones y misiones. Durante la infancia y primera juventud de 
Goya el jesuita Pedro Calatayud había alcanzado gran fama por toda Espa­
ña con sus misiones, en las que recordaba a los fieles la presencia de la 
muerte entre ellos, el castigo eterno por sus pecados y les animaba a la mor­
tificación. 

¿Con qué lenguaje estético reflejó Goya esa religiosidad en sus cuadros 
de juventud? Las pinturas religiosas de la etapa zaragozana se inscriben 
dentro de los planteamientos estéticos y expresivos de la pintura tardoba­
rroca y rococó, que había aprendido de su primer maestro José Luzán y 
de Giaquinto a través de su segundo maestro y futuro cuñado, Francisco 
Bayeu. Pinta escenas e imágenes amables, sin truculencia, aptas para una 
devoción sencilla y popular, presentando lo sobrenatural de forma retóri­
ca. Se busca la persuasión del fiel a través de los sentidos. Así se aprecia en 
cuadritos de devoción doméstica, como La Triple Generación (fig. 1), de 
hacia 1765, o la Virgen del Pilar (h. 1773-1774) del Museo de Zaragoza (fig. 2), 
en los que tanto la composición como las tipologías angelicales y el cálido 
colorido, con fondos ocre-amarillentos de raigambre napolitana, presentas 
débitos de Jos maestros Luzán y Bayeul4• 

Esos cuadros reflejan perfectamente la formación de Goya dentro de la 
pintura tardobarroca y rococó de filiación italiana, al igual que la gran 
composición de La Gloria o Adoración del Nomúre de Dios (1772) (fig. 3), que 
pintó al fresco, nada más regresar de Italia, en la bóveda del coreto de la 

14 Sobre las características de estos dos cuadritos véase ANSÓN NAVARRO, A., Goya y Ara­
gón. Familia, amistades y encargos artísticos, Zaragoza, 1995, pp. 48 Y 105-107, respectivamente. 

96 



Religión y religiosidad en la pintura de Gaya 

Virgen, en la basílica de Ntra. Sra. del Pilar de Zaragoza. Fue su primer 
gran encargo artístico y pintó una escena más compleja, con gran número 
de figuras angelicales organizadas en una composición en aspa. Aquí tene­
mos un magnífico ejemplo de retórica de la persuasión visual a la que me 
he referido anteriormente. Al contemplar la escena se tiene la sensación 
de que los cielos se abren y los dulces sonidos salidos del órgano y de las 
gargantas de los cantores ascienden hacia los cielos donde está represen­
tando el símbolo de Dios, el triángulo en cuyo interior aparece escrito el 
nombre de Yavé en caracteres hebreos. 

Tras el viaje a Italia (1770-1771), Goya incorporará a esa base estética 
de formación un sentido clasicista en el tratamiento de las figuras y en las 
ordenadas composiciones, como se aprecia en el Entierro de Cristo (1772) 

(fig. 4) para el oratorio del palacio zaragozano del los condes de Sobra­
diel, hoy en el Museo Lázaro Galdiano de Madrid, en el que copia, por 
medio de grabado, la obra del clasicista francés Simon Vouet. Mucho más 
se aprecia ese clasicismo en el espectacular conjunto de pinturas, al óleo 
sobre el muro, realizadas en la iglesia de la Cartuja de Aula-Dei (1772-

1774), próxima a Zaragoza, lamentablemente poco conocido, y que ya va 
siendo considerado como fundamental dentro de la producción juvenil de 
Goya y de su posterior trayectoria decoratival5• 

En las pinturas de Aula Dei despliega Goya su gran capacidad composi­
tiva y escenográfica y muestra la emoción contenida de los personajes 
sagrados. Así se aprecia, por ejemplo, en Los Desposorios de la Virgen y San 

José (h. 1774) (fig. 5), con unos niños que juguetean en la escalinata al 
margen del acontecimiento (fig. 6); o en La Visitación (1774) (fig. 7), esce­
na en la que el grupo principal de Santa Isabel recibiendo a su prima 
María muestra claras sugestiones de Maratta y las figuras están resueltas 
con volúmenes de gran rotundidad y belleza cromática (fig. 8). 

Unos años después, ya en Madrid, Goya dejaría de ser un creyente de 
religiosidad convencional, de tradición contrarreformista, para ir derivan­
do hacia una religiosidad más racional y más intimista, como la que defen­
dían sus amigos ilustrados Jovellanos, Leandro Fernández de Moratín, 

Juan Meléndez Valdés, o el agustino Juan Fernández de Rojas, entre otros. 
Y es que, como han puesto de manifiesto los estudios de Mestre, Tomsich, 

15 Una visión actualizada sobre este magnífico conjunto pictórico y su problemática 
puede encontrarse en el apartado «Las pinturas murales de la cartuja de Aula Dei», en 
ANSÓN NAVARRO, A., op. cit., 1995, pp. 107-118, Y también en TORRALBA SORIANO, F., «Algunos 

problemas de la pintura de Goya. La Cartuja de Aula Dei», lección cuyo texto se hallará en 
estas Actas del Curso Francisco de Gaya y Lucientes, su obra y su tiempo. 

97 



Arturo Ansón Navarro 

Teófanes Egidol6 y otros, los ilustrados españoles, al contrario que los fran­
ceses y de otros países europeos, no fueron incrédulos o agnósticos, sino 
sinceros cristianos, pero críticos con la religiosidad de la época, enlazando 
con el erasmismo español del siglo XVI. 

En esos círculos cultos e ilustrados Goya fue asumiendo la crítica de la 
religiosidad popular, formularia y vacía. Los católicos ilustrados propugna­
ban una religiosidad más austera, interiorizada y práctical7, recuperada de 
la tradición erasmista y de la espiritualidad española del siglo XVI (Fray 
Luis de Granada, el beato Juan de Ávila, Fray Luis de León) y atenta a la 
práctica de la caridad. Querían depurar la religión de las adherencias 
negativas presentes en unas tradiciones y costumbres más espectaculares 
que espirituales, como el boato y la pompa, el culto a reliquias falsas o 
advocaciones de dudosa historicidad, que nada tenían que ver con la 
auténtica devoción. Querían una vuelta a la utópica pureza de la Iglesia 
primitiva, la de los Padres de la Iglesia, y se manifestaban defensores del 
episcopalismo y, en muchos casos, del regalismo más acusado frente a 
Roma, por lo que a muchos de ellos sus enemigos tradicionalistas les acu­
sarán, interesadamente, de jansenistaslH• 

Los ilustrados fustigarán al clero regular, excesivamente crecido en 
número, por improductivo y parásito para la sociedad, tal como ya expu­
siera Rodríguez Campomanes en su Discurso sobre el fomento de la industria 
popular (1774) y reflejase Jovellanos en sus cartas y en su Diario, y por 
explotar la religiosidad popular. El insigne asturiano, católico ilustrado, 
piadoso y austerol9, es muy crítico con muchos curas y frailes que viven a 

. 

16 Véase MESTRE, A., Despotismo e Ilustración en España, Barcelona, 1976; ID., "Religión y 

cultura en el siglo XVIII», en La Iglesia en Esf)aña en los siglos XVII y XVIII, t. IV de la Historia de la 
Iglesia en España, Madrid, 1979, pp. 583-743; TOMSICH, G. M', Eljansenismo en España. Esludio 
sobre ideas religiosas de la segunda mitad del siglo XVIII, Madrid, 1972; y la excelente síntesis y esta­
do de la cuestión de T. EGIDO, en el capítulo "La religiosidad de los Ilustrados», en W,AA" 
La éPoca de la Ilustración, El Estado y la cultura (1759-1808), t. XXXI de la Historia de España de 
Menéndez Pidal, Madrid, 1987, pp, 397-435, 

17 Véase T. EGIDO, 01), cit., 1987, pp, 404-418, 

18 Sobre el peculiar <Iansenismo» español la bibliografía ya es abundante, aunque no 
está el problema totalmente resuelto, Representativos de los distintos enfoques recientes son 

las obras de ArroLIs, E" Les jansénisles espagnols, Bordeaux, 1966; de TOMSICH, G, M', op, cit" 
1972; de SAUGNlEU X,J, Les jansénistes el le renouveau de la prédication dans l'Espagne de la seconde 

moitié du XVIII siecle, Lyon, 1976; MESTRE, A" "El jansenismo español en los siglos XVII Y XVIII», 

en FLICHE-MARTIN, HislO1ia de la Iglesia, t. 22, Valencia, 1976, pp, 561-591; Y de EGIDO, T" "El 
fantasma del jansenismo español», en op, cit" 1987, pp, 418-426, 

19 Sobre este estos aspectos véase CAso GONZÁLEZ, J, "Escolásticos e innovadores a fina­
les del siglo XVIII: sobre el catolicismo de Jovellanos», en Papeles de Son Armadans, 37 (abril, 

1965), pp, 25-48, 

98 



Religión y 11!ligiosidad en la pintura de Goya 

costa del pueblo, y en vez de de dirigirlo espiritualemnte e instruirlo le 
mantienen en la ignorancia, e incluso fomentan ésta20• 

También la crítica de los ilustrados se dirigirá contra la Inquisición 
que, si bien no con la rigurosidad y constancia de siglos anteriores, 
todavía velaba contra toda transgresión ideológica o moral que se apar­
tase o cuestionase la ortodoxia del dogma católico o de su moral. La 
oposición del Santo Tribunal a los reformistas innovadores fue mani­
fiesta, desencadenándose, aparte del sonado proceso contra Pablo de 
Olavide (1777), medidas contra destacados ilustrados amigos de Gaya, 
como fueron las denuncias y expedientes abiertos contra Jovellanos y su 
Informe sobre la Ley Agraria (1796), con tra Meléndez Valdés y con tra 
Moratín. Esa vena crítica, anticlerical, pero hecha desde principios reli­
giosos, y antiinquisitorial es la que reflejará Gaya en algunos de los 
Caprichos (1797-1798). 

Gaya tendrá amigos entre el alto clero ilustrado, como los aragoneses 
Antonio Arteta y Jorge del Rí021, personajes de gran preparación intelec­
tual, que fueron destacados socios de la Real Sociedad Económica Arago­
nesa y ocuparon cargos en la Real Academia de Bellas Artes de San Luis 
de Zaragoza. Antonio Arteta de Monteseguro, racionero y luego arcediano 
de Aliaga en el Cabildo Metropolitano de Zaragoza, fue un destacado eco­
nomista, autor de escritos en los que defendió ideas mercantilistas y pro­
teccionistas. El chantre del mismo cabildo, Jorge del Río y Villanova, ami­
go del jansenizante Antonio Tavira, predicador real y después obispo de 
Canarias, de asma y de Salamanca, y de Francisco Martínez Marina, estu­
vo vinculado, como éste último, a la colegiata de San Isidro de Madrid, 
donde fue capellán real desde 1774 y canónigo. Durante la década de 
1780 mantuvo amistad con Gaya. Volvió a Zaragoza en 1789 a ocupar la 
chantría y se reintegró a la Real Sociedad Económica Aragonesa, de la que 
era socio desde su fundación en 1776. Destacado orador sagrado, fue 
nombrado en 1790 predicador real por Carlos IV. Sería denunciado en 
1794 por el conde de Sástago por defender <<ideas revolucionarias», lo que 
le valió una reclusión de cinco meses. 

Otro eclesiástico amigo de Gaya, que influyó bastante en el tratamien­
to de los temas de sus pinturas religiosas en los años de plenitud, a partir 
de la década de 1790, fue el agustino Fray Juan Fernández de Rojas, uno 
de los intelectuales eclesiásticos más notables de finales del siglo XVIII y 

20 HELMAN, E.,jovellanos y Goya, Madrid, 1970, p. 22. 

21 Sobre estos eclesiásticos ilustrados ver ANSÓN NAVARRO, A., op. cit., 1995, pp. 156-158. 

99 



Arturo Ansón Navarro 

comienzos del XIX22. Teólogo, filósofo, poeta vinculado a la llamada Escue­
la poética de Salamanca, a la que también perteneció Meléndez Valdés, y 
crítico literario del Diario de Madrid entre 1794 y 1799 fue, además, un 
gran orador sagrado. 

Entre sus muchas obras destacan la Crotalogía (1792), obra satírica con­
tra la extravagancia y, sobre todo, contra la idiotez disfrazada de ciencia, y 
su obra más polémica, El páxaro en la liga (1798), obra en la que atacaba al 
sector ultramontano y projesuítico de la iglesia española, que se sentía 
fuerte con el regreso de muchos exjesuitas desterrados a España, y repli­
caba a la traducción española de la obra del abate exjesuita Rocco Bonola 
La liga de la teología moderna con la filosofía en daño de la Iglesia de jesucristo 

(1798), que había acusado a los teólogos modernos, especialmente a los 
agustinos, de jansenistas y de aliados y colaboradores de los filósofos fran­
ceses en la destrucción de la religión. 

Fernández de Rojas, utilizando el seudónimo de Cornelio Suárez de 
Malina, en irónica alusión a dos de los puntales de la escuela jesuítica, 
impugnó los planteamientos de Bonola y los ridiculizó, demostrando que 
los agustinos no hacían sino atenerse a las Sagradas Escrituras y a la rica y 
ortodoxa tradición de los Santos Padres de la Iglesia. 

La polémica entre los partidarios de uno y otro libro armó tanto ruido 
en Madrid y en toda España que una real orden de enero de 1799 manda­
ba recoger los ejemplares de ambas obras23• El ministro Urquijo, en las 
explicaciones que acompañaban a la real orden dejaba ver a las claras 
las simpatías por Fernández de Rojas, que defendía los planteamientos de 
los católicos ilustrados españoles. 

Esos acontecimientos coincidieron en el tiempo con la edición de los 
Caprichos, que se anunciaron al público en el Diario de Madrid el 6 de febre­
ro de 1799. Gaya, sin duda, había leído detenidamente el Páxaro en la liga, 

y había seguido con atención la polémica teológico-política, colocándose 
incondicionalmente de parte de su amigo Fernández de Rojas. Así lo cons­
tata E. Helman, que ve el Capricho 79, Nadie nos ha visto, que muestra a un 
abate jesuita y tres gordos frailes bebiendo en una bodega, una plasma­
ción de un párrafo de la obra de Fernández de Rojas, en la que escribe 

22 Sobre este fraile ilustrado véase, BARABINO MACIÁ, M" R., FTay Juan Fernández de Rojas: 

su obra y su significado en el siglo XVIII, Madrid, 1981; y HELMAN, E., «Fray Juan Fernández de 

Roxas y Gaya», en op. cit., pp. 273-292. 

23 Sobre la polémica entre ambos escritos y sus implicaciones políticas véase R. HERR, el 
cap. xv <@ovellanos, UrquUo y la ofensiva jansenista» de su obra España y la nroolución del siglo 

X\f/II, Madrid, 1964, pp. 353-355. 

100 



Religión y religiosidad en la pintura de Gaya 

que los llamados jansenistas <<no dexan a nadie ni emborracharse una vez 
siquiera bebiendo alegremente con sus amigos ... , ni tener un poco de cor­
tejo para pasar el rato ... »G4. 

La relación de estrecha amistad entre Goya y Fray Juan Fernández de 
Rojas, y las orientaciones de éste al pintor a la hora de abordar la icono­
grafía o los modos de representación de las escenas y asuntos religiosos en 
sus cuadros están atestiguadas por Carmen Arteaga Fernández de Revoto, 
sobrina del padre agustino: «El inmortal Goya, conociendo sus grandes 
conocimientos (los de Rojas) no hacía pintura, ni ejecutaba ninguna obra 
sin consultarle el dibujo, el colorido y demás proporciones de tan noble 
arte, habiendo sucedido no pocas veces borrar todo un cuadro, o la mayor 
parte de sus formas para adoptar las que le había propuesto ... »25. 

Goya le hizo hacia 1800 un excelente retrato pintado, a pesar de que el 
culto agustino se resistía, y años después, en 1817, le haría un dibujo 
soberbio de su cabeza al poco de expirar, que sorprende por su fuerte rea­
lismo y anticipa la expresión de San José de Calasanz en la Última comunión 
de SanJosé de Calasanz (1819). Eran dos manifestaciones de profunda amis­
tad y reconocimiento hacia Fernández de Rojas. 

Así pues, Goya, en esos ambientes ilustrados fue transformando su reli­
giosidad, haciéndola progresivamente más ilustrada y crítica. Además, en 
la primera etapa madrileña su pintura religiosa avanzará en el sentido cla­
sicista que ya se apreciaba en las pinturas de la cartuja zaragozana de Aula 
Dei. Tomando como referente a Mengs y su idealismo clasicista, que arrai­
gó durante la segunda estancia del pintor bohemio en España (1774-

1776), Goya pintará su Cristo Crucificado (1780) (fig. 9), a fin de conseguir 
el nombramiento de académico de la Real Academia de Bellas Artes de 
San Fernando de Madrid. El cuerpo de Cristo es un ejercicio de desnudo 
académico, inspirado en el Cristo de Mengs, estando ausente la sangre y 
toda sensación de sufrimiento, salvo en el rostro, donde Goya concentró 
la fuerza expresiva. Con la boca abierta y los ojos dirigidos hacia lo alto, 
Cristo, antes de expirar, balbucea la Última Palabra: «Padre, en tus manos 
encomiendo mi espíritu» (Le. 23,46). 

Duran te la década de 1780 Goya desarrolló, en paralelo, un doble len­
guaje artístico a la hora de abordar los asuntos religiosos. El primero, en 
clave clasicista mengsiana, según el gusto oficial de la Academia, se plas­

24 HELMAN, op. cit., p. 287. 

25 BARABINO, op. cit., p. 93. 

101 



A,'/uro Ansón Navarro 

mará en cuadros de figuras escultoricistas, de gran perfección formal, 

resueltas por medio de un dibujo preciso y una pintura aplicada de mane­

ra estirada y lisa, donde abundan poco los empastes. 

Así lo podemos apreciar en el gran cuadro de la Anunciación (fig. 10), 

pintado en 1785 por Goya para rematar el retablo de la iglesia del convento 

de San Antonio del Prado de Madrid, patrocinado por los duques de Medi­

naceli. Utiliza escalones, como en Aula Dei, para realzar las figuras de la Vir­

gen y del Arcángel Gabriel, en visión «sotto in sú» y rodeadas de una luz 

blanca, en consonancia con el ventanal que, sabemos, había sobre el cua­

dro. La figura de la Virgen arrodillada está resuelta con decidida volumetri­

cidad, mientras en el arcángel, sin perder el sentido clasicista de su figura y 

ademanes contenidos, Goya se recreó más en los empastes del manto dora­

do con chispeantes flecos. La sobriedad del catolicismo ilustrado se aprecia 

en la severa escenografía y elementos significantes, sin faltar en ellos un 

rigor historicista, como en el rollo con grafismos hebráicos que está leyendo 

la Virgen, en vez del convencional y anacrónico libro de oraciones. 

Los cuadros de altar realizados en 1787 por Goya, por encargo del pro­

pio Carlos III, para el Real Monasterio de San Joaquín y Sa nta Ana de 

Valladolid se sitúan, en mi opinión, en la cumbre de la pintura neoclásica 

española, de la que muy pronto se apartó Goya, por ser la antítesis de su 

concepción pictórica y de su carácter. Lo podemos comprobar en el mag­

nífico San Bernardo curando a un cojo (fig. 11), cuadro en el que el pintor 

aragonés combinó una puesta en escena racionalizada y clasicista, con un 

tratamiento modal y conceptual a partir de la gran tradición de la pintura 

española de tema monástico del siglo XVII, con referentes zurbaranescos. 

Es decir, Goya es capaz de huir de la frialdad expresiva del neoclasicismo 

volviendo los ojos a la tradición realista de la pintura española del Siglo de 

Oro, para darnos unas imágenes que anuncian la pintura naturalista de 

mediados del siglo XIX. 

Emoción y perfección formal se aúnan en el Tránsito de San José (fig. 12), 

para el mismo templo, posiblemente el ejemplo más bello del incipiente neo­

clasicismo español. Goya no se quedó en una reconstrucción historicista del 

pasaje sagrado, sino que supo conferir a las figuras una fuerte emoción con­

tenida en gestos y miradas, reforzada por los contrastes claroscurales. 

La religiosidad de Goya a finales de la década de 1780 se ha transfor­

mado en una religiosidad más intelectual, más interiorizada, por influjo 

de sus amigos ilustrados, y eso se aprecia en las obras de Valladolid que 

acabo de comentar. 

Pero el clasicismo academicista, promovido desde la Academia, no 

era el léxico con el que Goya se encontraba a gusto pintando, aún a 

102 



Religión y ,-eligiosidad en La !Jinlura de Coya 

pesar de los buenos resultados obtenidos_ Eso se comenzó a poner de 

manifiesto a finales de la década de 1780, en uno de los cuadros pinta­

dos en 1788 por encargo de los duques de Osuna para una capilla de la 

catedral de Valencia, en el que representó a San Francisco de Borja asis­

tiendo a un moribundo impenitente (fig. 13). Aquí hace su aparición la vena 

expresionista de Goya. Las formas y volúmenes de las figuras están defi­

nidas por un dibujo acusado, al modo clasicista, pero en el rostro del 

santo jesuita, que portando con energía y convicción el Crucifijo intenta 

que el moribundo se arrepienta de sus pecados antes de expirar, y en el 

de éste, totalmente descompuesto, el expresionismo refuerza la tensión 

dramática de la escena. Los horribles seres demoníacos que con risa 

maligna acechan al hombre impenitente para llevárselo al infierno, per­

tenecen al submundo que aflorará unos años después en pinturas y gra­

bados del pintor. 

En el bellísimo cuadro de la AParición de la Virgen a San Julián (fig. 14), 

pintado hacia 1790 para un lateral del altar mayor de la iglesia parroquial 

de Valdemoro (Madrid), aparecen reunidos, en confrontación dialéctica, 

los dos modos pictóricos de Goya. Mientras la figura de la Virgen, cual si 

fuera una estatua, es de un neoclasicismo manifiesto, que enlaza con las 

pinturas de Santa Ana de Valladolid, singularmente con las figuras del 

Tránsito de San José, la de San Julián arrodillado tiene vida en su rostro y 

está resuelta con gruesas pinceladas y empastes, con esa manera de pintar 

que desbancará definitivamente al clasicismo en la década de 1790 para 

hacerse más vehemente, colorista y atrevida. 

Así pues, Goya decidió romper con la rígida sujeción academicista y 

profundizar en una línea más personal a partir de sus experiencias juve­

niles en clave tardobarroca, y de referentes como Velázquez, Luca Gior­

dano o Tiépolo, entre otros. Frente al frío racionalismo neoclasicista 

Goya contraponía el temperamento y la emotividad; frente a las figuras 

muy dibujadas y escultoricistas las resueltas con manchas y empastes, 

«alla prima»; frente a la frialdad cromática neoclásica la fogosidad de 

pigmentos y tintas. Goya optó por ser él mismo, con su personal manera 

de pintar, por ir contracorriente, por no admitir la dictadura estética 

academicista. Ello le llevaría en 1797 a apartarse de la Academia, a aban­

donar su actividad docente en ella, donde había llegado a ser el Director 

de Pintura. 

Pero esa manera suelta y brava de pintar se había ido gestanto ya en 

la década de 1780. Un hito que marcó la conformación de ese más per­

sonal lenguaje pictórico de Goya fue la decoración al fresco de una de 

las cúpulas que rodean la Santa Capilla en la basílica de Ntra. Sra. del 

Pilar de Zaragoza, en la que representó en 1780-1781 la letanía Regina 

103 



Arturo Ansón Navarro 

Martyrum26 (fig. 15). Esta obra le causaría desavenencias con el cabildo 

catedralicio zaragozano y con su cuñado Francisco Bayeu, y grandes sin­

sabores, que recordaría amargamente en las cartas dirigidas a su amigo 

Zapa ter. 

Goya, sin renunciar a dar la sensación de acontecimiento sobrenatural 

y a recurrir a la retórica de la verosimilitud, necesaria para la catequesis 

popular, se nos muestra pletórico en la imaginación compositiva, en la 

rapidísima y certera ejecución, en el rutilante colorido, en todo aquello 

que dejó desconcertados a casi todos, que esperaban una obra que se ajus­

tase a los cánones formales y estéticos del clasicismo de Mengs y de Bayeu. 

y es que la Virgen y los santos mártires pintados por Goya aquí tienen 

vida, son tipos populares, sacados de la calle, como la Santa Engracia (fig. 16), 
capaces de emocionar al fiel, como el precioso y expresivo Santo Domingui­
to de Val (fig. 17), Y no distantes dioses del Olimpo. 

Eso, unido a la rapidez de ejecución, a la deshecha factura, a los amplios 

brochazos y manchas, a las superposiciones de pinceladas, que se aprecian 

perfectamente en la figura de San Lorenzo (fig. 18), provocaron el disgusto 

de los encargantes, los canónigos de la Junta de Fábrica, que no supieron 

comprender que el arte de Goya era ya propio, y que avanzaba vertiginosa­

mente por delante de la pintura de su tiempo. 

Este conjunto sería el preámbulo para la cúpula de la ermita de San 

Antonio de la Florida de Madrid, donde representó un Milagro de San 
Antonio (1798) (fig. 19). Allí alcanzaría Goya el cenit de su producción al 

fresco. En un ambiente de trampantojo, de raigambre barroca, con esa 

barandilla que nos parece real, en la que se encarama un niño (fig. 20), y 

que produce la sensación de que se nos va a caer encima en cualquier 

momento, las figuras que miran absortas y sorprendidas al santo tauma­

turgo se yuxtaponen con volúmenes contundentes, casi precubistas (figs. 

21 y 22), resueltas a base de manchas, empastes y toques nerviosas y 

espontáneos, llenos de fuerza. Los rostros de los asistentes al aconteci­

miento sobrenatural, gentes del pueblo madrileño, son decididamente 

expresionistas (fig. 23). El sentido de modernidad de este conjunto es 

evidente, y le hace adentrarse estéticamente ya en la centuria siguiente. 

Aquí están ya marcadas las pautas que seguirán románticos, impresionis­

tas, expresionistas, e incluso cubistas, que verán en Goya un destacado 

precedente. 

26 Sobre esta pintura mural ver VV.AA., Regina Martirurn. Gaya, Zaragoza, 1982; y ANSÓN 
NAVARRO, op. cit., 1995, pp. 127-142. 

104 



Religión y -religiosidad en la pintura de Coya 

Por esos años, hacia 1795-1799, pintó Gaya una serie de los cuatro San­

tos Doctores de la Iglesia Latina. Desconocemos el lugar para el que estuvie­
ron destinados, pero es indudable que reflejan perfectamente el espíritu 
reformador del catolicismo ilustrado que, como ya he indicado, tenía una 
de sus pilares teológico-dogmáticos en los Santos Padres de la Iglesia Lati­
na u Occidental. Qué distantes están estéticamente estas figuras de las que 
de dichos Santos Padres hiciera Gaya en sus años juveniles zaragozanos 
para pechinas de Calatayud, Muel y Remolinos. Sobriedad, contención 
expresiva y soltura de pincelada se destacan en ellas, como se comprueba 
en la de San Gregorio Magno (fig. 24), del Museo Romántico de Madrid, o 
la de San Ambrosio (fig. 25), del Museo de Arte de Cleveland (EE.UU.). Es 
muy posible que Fray Juan Fernández de Rojas actuase de mentor de Gaya 
para el tratamiento iconográfico de la serie. 

En el Prendimiento de Cristo (fig. 26), que terminó en 1798 para la sacris­
tía mayor de la catedral de Toledo, aunque había sido encargado una 
década antes, Gaya sigue en la misma línea de catolicismo ilustrado, resal­
tando la tensión dramática y expresiva del momento. Compositivamente 
se sintió influído por el Expolio de Cristo del Greco, que presidía dicha 
sacristía, y en el tratamiento de la luz se aprecia el estudio de RembrandL 
Pero la luz que ilumina a Cristo, como acertadamente vio Margarita More­
no de las Heras27, tiene un valor simbólico, en clave de pensamiento ilus­
trado. Cristo ilumina al mundo con la verdad, mientras los sayones, en 
medio de la oscuridad, representan las tinieblas de la ignorancia y de la 
superstición. El expresionismo aparece nuevamente en los rostros de los 
soldados y sayones. 

Inmediatamente después, hacia 1799, realizaría Gaya los cuadros para 
la iglesia de San Fernando de Torrero, en Zaragoza, por encargo del 
Canal Imperial de Aragón, lamentablemente desaparecidos, pero que 
conocemos por sus bocetos preparatorios, resueltos con un vigor, una 
rapidez de ejecución, un colorido contrastado y un dramatismo lumínico 
claramente románticos. Así lo podemos apreciar en el boceto de Santa Isa­

bel de Portugal o de Aragón curando a una enferma (fig. 27), o en el preparato­
rio San Hermenegildo en la prisión (fig. 28), ambos conservados en el Museo 
Lázaro Galdiano de Madrid. Estas pinturas no sólo cierran, prácticamente, 
la pintura religiosa de Gaya en el siglo XVIII, sino también su producción 
sacra hasta la Guerra de la Independencia. 

27 Ver MORENO DE LAS HERAS, M., ficha del "Prendimiento de Cristo», en el Catálogo de 

la Exposición Coya y el esjJíTitu de la Ilustración, Madrid, Museo del Prado, 1988, p. 191. 

105 



Arturo Ansón Navarro 

Anteriormente ya he señalado cómo Gaya en los Caprichos hizo una crí­
tica moralizante y fustigó los vicios de la sociedad española del Antiguo 
Régimen. La primera edición de esa colección de grabados, al aguafuerte 
y la aguatinta, apareció en enero de 1799, y la tuvo que retirar Gaya de la 
venta un mes después debido a la situación política, nada favorable a los 
ilustrados tras la salida forzada de Jovellanos y de Saavedra del gobierno. 
En varios de los grabados Gaya arremete contra las órdenes religiosas y la 
Inquisición, instituciones tan denostadas por los ilustrados, que veían a los 
miembros de las primeras como individuos nada productivos y ociosos, y a 
la segunda como represora de la libertad y contraria a la razón. 

Así, por ejemplo, en el capricho 13, Están calientes (fig. 29), en que apa­
recen unos frailes comiendo, critica la gula de bastantes de estos ante los 
placeres de la mesa, bien contrarios a las rígidas reglas de las órdenes a las 
que pertenecían. En el capricho 53, ¡Qué Pico de oro! (fig. 30), censura y 
satiriza a los predicadores que embelesan con largos sermones llenos de 
alegorías, de citas latinas y de retórica a los oyentes del pueblo, que están 
embobados, con la boca abierta, y que intentan brillar con su predicación más 

que convertir almas, como escribía el obispo Climent. Esos predicadores 
representaban todo lo contrario de lo que propugnaban prelados ilustra­
dos y jansenizantes como los obispos José Climent, Felipe Bertrán o Anto­
nio Tavira, reformadores de la predicación en España, que imbuidos de 
pedagogismo escribieron y recomendaron sermones claros, evangélicos y 
profundamente espirituales y morales28• 

La Inquisición recibió también las invectivas de los ilustrados amigos de 
Gaya, desde Jovellanos a Moratín y desde Cabarrús a Meléndez Valdés, quie­
nes habían tenido problemas con ella y querían privarle de la facultad de 
prohibir libros; el pintor pensaba del mismo modo. Siendo inquisidor gene­
ral el prelado aragonés Manuel Abbad y Lasierra (1793-1794), por mandato 
suyo emprendió Juan Antonio Llorente, secretario del Santo Tribunal de la 
Inquisición, un plan de reformas que tendía a la supresión del organismo, 
pero la destitución del inquisidor general impidió su puesta en práctica. 

En los caprichos 23, Aquellos polvos, y 24, No hubo remedio, Gaya muestra 
a los pobres procesados vestidos con el sanbenito y con la coroza sobre la 
cabeza, reflejando hechos del Auto de fe que tuvo lugar en Madrid en 
1784. Pero no sólo en estos grabados, sino también en bastantes dibujos 
plasmó Gaya imágenes críticas de los frailes y de la Inquisición. La crítica 
anticlerical de Gaya y de otros ilustrados españoles no se hacía desde posi­

28 Véase SAUGNlEUX, op. cit., pp. 189 Y ss. 

106 



Religión y Teligiosidad en la pintum de Gaya 

ciones de increencia o agnósticas, sino desde un catolicismo ilustrado que 
buscaba depurar el cristianismo y la Iglesia de adherencias y vicios que des­
virtuaban al primero y desprestigiaban a la segunda. 

Durante los años de la Guerra de la Independencia, hacia 1810-1814, 
Goya hará nuevos dibujos de terna inquisitorial que aparecen en el Album 
C29. Valgan corno ejemplos el C. 87, Yo la bi en Zaragoza a Orosia Moreno pro 

qe. sabía hacer ratones (fig. 31); el C. 88, Pro linage de ebreos; o el C. 89, pro 

mober la lengua de otro modo. En esos años el ataque a la Inquisición fue 
total, tanto por parte de los afrancesados o josefinos corno por parte de 
los diputados liberales en las Cortes de Cádizoo. El afrancesado José Anto­
nio Llorente, a quien retrataría Goya hacia 1810, publicaría en 1812 su 
Memoria histórica ... acerca del Tribunal de la Inquisición, y el liberal Antonio 
Puigblanch había publicado el año anterior en Cádiz un furioso ataque en 
una serie de folletos reunidos con el título de La Inquisición sin máscara. 

En el contexto de esos ataques y en el fragor de los enfrentamientos 
dialécticos en tre reaccionarios y liberales en las Cortes de Cádiz, a favor o 
en contra de su supresión, que concluirían con la victoria de éstos, que 
consiguieron el decreto del 22 de febrero de 1813 que declaraba a La 
Inquisición «incompatible con la Constitución», Goya debió hacer estos 
dibujos de asunto inquisitorial. 

Tras la Guerra de la Independencia con U-a las tropas de Napoleón la situa­
ción de Goya va a cambiar. Si bien sigue siendo primer pintor de Cámara, el 
nuevo monarca, Fernando VII, le irá relegando, dejará de hacerle encargos 
oficiales. Esto, unido al hecho de no compartir Goya las ideas absolutistas 
imperantes nuevamente después de 1814 provocarán su apartamiento de la 
Corte y unos años después, desde 1819, su aislamiento en su casa de campo, 
en la llamada Quinta del Sordo, a orillas del río Manzanares. Es en esos años 
dificiles y u-istes cuando Goya pinta para él y para amigos, y saca todo su genio 
en pequeños cuadritos, llenos de espíritu crítico y mordacidad, y en las series 
de grabados de Los Desastres de la Guerra, Los Disparates y La Tauromaquia. 

Desde su actitud anticlerical y liberal, compatible con una indudable reli­
giosidad, Goya pintó imágenes del ambiente religioso, que no había cambia­
do, en cuadritos de la Real Academia de San Fernando como La procesión con 
disciplinantes (h. 1815-1819) (fig. 32), algo rechazado por los católicos ilustra­

29 GASSIER, P., Dibujos de Goya. Los Álbumes, Barcelona, 1973, pp. 373-375; en concreto 
los C. 85, 86, 87, 88, 89 Y 92. 

30 Véase KAMEN, H., La Inquisición española, Madrid, 1973, pp. 292-296; y CARGÍA CÁRCEL, 
R., La Inquisición, Madrid, 1990, pp. 78-80. 

107 



Arturo Ansón Navarro 

dos, que habían fracasado en su intento de cambiar la religiosidad popular; o 
el Autillo defe de la Inquisición (h. 1815-1819) (fig. 33), institución que había 
sido restablecida en 1814 con el regreso del «Deseado» y el absolutismo. La 
temida Inquisición llamó a declarar al pintor en marzo de 1815 sobre unas 
«Venus», calificadas de obscenas, que habían sido halladas entre los bienes 
secuestrados a Godoy; en realidad, eran las Majas desnuda y vestida. 

Asimismo, ridiculizará nuevamente Gaya a los improductivos miembros 
del clero regular en una quincena de dibujos del Album C, como el C. 81, 
O Ste. brague; el C. 119, Ya hace mucho tiempo qe. soms. conocidos; o el C. 123, 
¿ qué quiere este fantasmón? 

En esos años difíciles y tristes Gaya volvía a pintar unos pocos cuadros 
religiosos, sin duda los mejores, en los que el pintor de Fuendetodos plas­
mó unas imágenes sagradas que transmiten intensa emoción religiosa y 
que reflejan, sin duda, la religiosidad del propio autor. Nada hay ya de 
artificioso ni de corrección formal en el gran cuadro de Las Santas Justa y 
Rufina (1817) (fig. 34), de más de tres metros de alto, realizado para una 
capilla de la catedral de Sevilla. Este encargo sevillano, en el que medió su 
amigo Ceán Bermúdez, fue de gran importancia para Gaya, en aquellos 
años de olvido oficial, y quiso dejar constancia en la firma del cuadro su 
origen y su posición profesional: «Francisco de Gaya y Lucientes, Cesarau­
gustano y Primer pintor de Cámara del Rey». 

Si en las actitudes de las santas todavía se perciben referencias lejanas 
del clasicismo de Guido Reni, laresolución plástica de las mismas, a base 
de manchas, es la personalísima de Gaya en su años más maduros. Nada 
hay de supérfluo, no hay figuras ni elementos distractores, sólo las figuras 
de las santas mártires, plenas de dignidad y sencillez, como ejemplos de 
virtudes a imitar por los fieles, en un ambiente oscurista, con abundancia 
de negros y grises, y unas luces inquietantes, que se aprecian en otras 
obras de esos años y que preludian lo que serán las llamadas «Pinturas 
Negras». Ceán nos dice que la obra causó la admiración de los sevillanos y 
dejó muy contentos a los comitentes, los canónigos de la catedral, que 
pagaron con generosidad a Gaya la suma de 28.000 reales. 

Dos años más tarde Gaya pinta, en esa misma línea de fuerte emotivi­
dad religiosa, la que se considera obra cumbre de su pintura religiosa, la 
Última comunión de SanJosé de Calasanz (1819) (fig. 35), pintada para el Cole­
gio de las Escuelas Pías de San Antón de Madrid, hoy guardada en el anti­
guo Colegio Mayor «Calasanz» de Madrid. Gaya aceptó complacido el 
encargo de los escolapios para pintar al santo aragonés. De los 16.000 rea­
les en que se ajustó el cuadro de altar Gaya sólo cobró el primer plazo de 
8.000 reales, y 1.200 r. de los 8.000 del segundo plazo; los 6.800 r. de dife­
rencia los devolvió al padre rector, manifestándole que «D. Francisco 
Gaya quiere hacerlo en obsequio de su paisano el santo, José de Cala­

108 



Religión y religiosidad en la pintura de Coya 

sanz». Era toda una muestra de devoción hacia el santo y de afecto hacia 
los escolapios que le habían educado en Zaragoza. 

La escena representada, para cuya recreación se atuvo Gaya a las bio­
grafias del santo, siguiendo una norma de rigurosidad intelectual y hagio­
gráfica con la que abordó todos los asuntos religiosos que representó, no 
es exactamente la última comunión del santo, sino la última comunión 
que recibió en presencia de los niños, alumnos de las Escuelas Pías, acon­

tecimiento que acaeció el 2 de agosto de 164831• La escena resulta sobreco­
gedora, ambientada en una iglesia en penumbra. La emoción contenida y 
la excepcionalidad del acontecimiento aparecen resaltadas sobremanera 

por Gaya. San José de Calasanz, arrodillado, sin fuerzas, con los ojos entor­
nados por la flojedad, recibe la comunión del Padre Berro con intenso 

fervor, mientras un rayo de luz dorada ilumina su rostro. Pocos trazos, 
pocas pinceladas empastadas más sublimes, salidas del pincel de Gaya, que 
las que conforman ese rostro moribundo del santo y las manos unidas. 

Los otros escolapios y los niños participan de ese momento de recogi­
miento y de intensa emoción, de ese momento dramático, reforzado cro­
máticamente por los negros y ocres oscuros predominates, en medio de 
los que resaltan el carmín del cojín, los amarillos, dorados y grises de la 
casulla, o los blancos matizados del alba, aplicados todos con la máxima 
liberalidad, con pinceladas gruesas, espatulados, y aplicaciones con cañas. 

Estamos, sin duda, ante la obra más soberbia de toda la pintura religio­
sa del arte moderno, y una obra con la que deben quedar despejadas 
todas las dudas sobre la religiosidad de Gaya. Esa emoción religiosa no la 

hubiese podido plasmar y transmitir Gaya si no la hubiese sentido de ver­
dad. La misma que manifiesta en su San Pedro en oración (c. 1820) (fig. 36), 
sólo comparable con la emotividad que se aprecia en cuadros de igual 

tema pintados por El Greco. 

Llegados al final de este rápido recorrido por las obras más representa­
tivas de la producción religiosa de Gaya, creo que han quedado suficiente­

mente resaltadas y fuera de toda duda no sólo la religiosidad de Gaya, 
sino también la calidad incuestionable de sus obras religiosas, que no pue­
den apartarse ni segregarse del resto de su producción, y que sólo se pue­

den entender y valorar en su contexto, en el de la España de la época, con 

un criterio libre de prejuicios y de condicionamientos previos que, lamen­
tablemente, han perjudicado la valoración de esta faceta del pintor de 
Fuendetodos. Yes que un genio como Gaya, es único e indivisible. 

31 GINER GÜERRI, S., San José de Calasanz, Maestro y Fun dador. Nueva biografía crítica, 
Madrid, B.A.e., 1992, p. 1.100. 

109 



Arturo Ansón Navarro 

2. Goya. Virgen del Pilar, 
h. 1773-1774. 

Museo de Zaragoza. 

1. Goya. La Triple Generación, n. 1765. 

Colee. marqués de Las Palmas, 
Jerez de La Frontera, Cádiz. 

3. Goya. La Gloria o Adllración del Nombre de Dios, 4. Goya. Entierro de Cristo, 1772. 

1772. Basílica de Ntra. Sra. del Pilar, Zaragoza. Museo Lázaro Galdiano. Mad¡id. 

110 



Religión y religiosidad en la pintura de Coya 

5. Gaya. Los Desposorios de La Virgen y 6. Gaya. Detalle de Los Desposorios, 
San José, 	h. 1774. Iglesia de la Cartuja h. 1774. Iglesia de la Cartuja de Aula 

de Aula Dei, Zaragoza. Dei, Zaragoza. 

7. Gaya. La Visitación, 1774. Iglesia 
de la Cartuja de Aula Dei, Zaragoza. 

8. Gaya. Detalle de La Visitación, 1774. 
Iglesia de la Cartuja de Aula Dei, 

Zaragoza. 

111 



Arturo Ansón Navarro 

9. Goya. Cristo Crucificado, 1780. 10. Goya. Anunciación, 1785. 
Museo del Prado, Madrid. Colee. duquesa de Osuna, Sevilla. 

11. Goya. San Bemardo curando a un 
cojo, 1787. Iglesia del Real Monasterio 

de San Joaquín y Santa Ana, Valladolid. 

12. Goya. Tránsito de San José, 1787. 
Iglesia del Real Monasterio de San 
Joaquín y Santa Ana, Valladolid. 

112 



Religión y "eligiosidad en la pintura de Coya 

13. Goya. San Francisco de BO'rja asistiendo 
a un maribundo irnpenitente, 1788. 

Catedra de Valencia. 

14. 	Goya. AParición de la Virgen 
a SanJulián, h. 1790. 

Iglesia parroquial de Valdemoro 
(Madrid). 

15. Goya. Regina Martyrum, 1780-1781. 16. Goya. Santa Engracia y San Lorenzo, 
Basílica de Ntra. Sra. del Pilar, Zaragoza. detalle de Regina Martyrum, 1780-1781. 

Basílica de Ntra. Sra. del Pilar. Zaragoza. 

113 



Arturo Ansón Navarro 

17. Goya. Santo Dominguito de Val, 18. Goya. San Lorenzo, 
detalle de Regina MartY'rum. detalle de Regina Martyrum. 

19. Goya. Milagro de San Antonio, 1798. 
Cúpula de la ermita de San Antonio 

de la Florida, Madrid. 

20. Goya. Detalle Milagro de San Antonio. 

114 



Religión y religiosidad en la pintura de Gaya 

22. Goya. Detalle Milagro de San Antonio. 

21. Goya. Detalle Milagro de San Antonio. 

23. Goya. Detalle Milagro de San Antonio. 24. Goya. San Gregorio Magno, 
h. 1795-1799. Museo Romántico, 

Madrid. 

115 



Arturo Ansón Navarro 

25. Goya. San Ambrosio, h. 1795-1799. 26. Goya. Prendimiento de Cristo, 
Museum of Art, Cleveland (EE. UU.). 	 1798. Sacristía Mayor de la Catedral 

de Toledo. 

27. Goya. Santa Isabel de Portugal o 28. Goya. San HeT7nenegildo en la prisión, 
de Aragón curando a una enferma, 	h. 1799. h. 1799. Museo Lázaro Galdiano, 


Museo Lázaro GaIdiano, Madrid. Madrid. 


116 



Religión y religiosidad en la pintura de Gaya 

29. Goya. Están calientes, 30. Goya. ¡Qué Pico de oro!, 
Capricho nº 13, 1799. Capricho nº 53, 1799. 

32. Goya. Procesión con disciplinantes, 
h. 1815-1819. Real Academia de B. A. 

de San Fernando, Madrid. 

3l. Goya. Yo la bi en Zaragoza ti Orosia 
Moreno pro ge. sabía hacer ratones, 

dibujo 87 del Album C, h. 1810-1814. 

117 



Arturo Ansón Navarro 

33. Gaya. Autillo de fe de la Inquisición, 
h. 1815-1819. Real Academia de B. A. 

de San Fernando, Madrid. 

34. Gaya. Las Santas Justa y Rufina, 
1817. Catedral de Sevilla. 

35. Gaya. Última comunión de San 
José de Calasanz, 1819. Antiguo 

Colegio Mayor "Calasanz», Madrid. 

36. Gaya. San Pedro en oración, h. 1820. 
Philips Memorial Gallery, Washington 

(EE. UU). 

118 



ESTAMPAS DE GOYA. 

LA COLECCIÓN DE LA BIBLIOTECA NACIONAL 

ELENA SANTIAGO P ÁEZ 

La colección estampas de Goya de la Biblioteca Nacional es una de las 
más importantes del mundo por la gran cantidad de obras que conserva1, 
por lo completa que es, lo que permite estudiar prácticamente toda la 
obra grabada del artista2, la calidad de sus primeras ediciones, de una 
estampación especialmente cuidada y, sobre todo, por sus pruebas únicas, 
por sus ejemplares bellísimos de estampas muy raras y por la gran canti­
dad de pruebas de estado que se pueden encontrar en ella. 

Tiene distintas procedencias pero, sin duda, el núcleo más importan­
te del conjunto procede de la colección de otro aragonés, Valentín Car­
derera y Solano. Carderera (Huesca 1796-Madrid 1880), de quien este 
año se cumple el doscientos aniversario de su nacimient03, fue un hom­
bre polifacético: pintor, historiador del arte, arqueólogo, museógrafo, 
iconólogo y, sobre todo, un coleccionista apasionado que logró reunir 
una de las mayores colecciones de dibujos y grabados de la España del 
siglo XIX y, sin duda, la mejor colección posible de los de Goya. Cardere­
ra adquirió, por una parte, muchas de las estampas y dibujos que habían 

Mas de 2.000 si se contabiliza cada una de las estampas que forman las diferentes 

series, las distintas ediciones de éstas y se multiplica por el número de ejemplares que conser­
va la Biblioteca. El poder comparar las distintas ediciones de una misma serie facilita la iden­
tificación de aquellas y el estudio de los diferentes papeles, tintas y encuadernaciones que se 
utilizaron en cada una, así como el estado de conservación de las planchas. 

Sólo faltan once estampas, siete de las cuales son pruebas únicas. 

Muy interesante es el artículo de Manuel GARCÍA GUATAS, "Carderera: un ejemplo de 
artista y erudito romántico» en Artigrama, 11, 1994-1995, pp. 425-450. 

119 



-

Elena Santiago Páez 

pertenecido aJuan Agustín Ceán Bermúdez4 y, por otra, la mayoría de 
los dibujos y pruebas que conservaron el hijo y el nieto del gran pintor. 
Parte de sus grabados de Goya fueron adquiridos por el Estado y en 
1867 ingresaron en la Biblioteca NacionaP junto con el resto de su colec­
ción de estampas y dibujos, excepto los de Goya, que vendió en 1886 y 
fueron depositados en el Museo del Prado. 

Otras pruebas muy raras o únicas de Goya de la Biblioteca Nacional 
proceden de las colecciones de otros artistas del siglo XIX como Manuel 
Castellano o Cristóbal Ferriz, que las canjearon por estampas duplicadas 
españolas y extranjeras que tenía la institución al haber refundido las pro­
cedentes de la adquisición Carderera con las que había en la antigua 
Biblioteca Real. Ésta conservaba, probablemente entregados por el propio 
Goya, un ejemplar de la primera edición de los Caprichos y otro de la Tau­
romaquia de una calidad excepcional. Otros ejemplares de la primera edi­
ción de estas series, algunos también de estampación muy cuidada, proce­
den del Fondo de Recuperación de obras de Arte y pasaron a la Biblioteca 
tras la Guerra Civil6• 

Una breve reseña de las obras más interesantes de la colección de 
estampas de Goya de la Biblioteca Nacional bastará para hacerse una idea 
de su importancia. 

En primer lugar hay que destacar las pruebas únicas. La Biblioteca con­
serva una estampa de San Isidro (fig. 1) procedente de la Colección Carde­
rera de la que no se conoce otro ejemplar. Grabada al aguafuerte con una 
punta muy fina, Goya aún no domina la técnica. Aunque hay partes bien 
conseguidas como la figura del santo a la que ha logrado dar corporeidad 
y movimiento, en otras ha cometido serios errores al enmarañar demasia­
do los trazos, lo que ha producido falsos mordidos y zonas borrosas. Goya, 
que probablemente y como se deduce de esta obra, debió ser casi autodi­
dacta en el grabado al aguafuerte, sin embargo ya en esta estampa tan 
temprana sabe conseguir muy bien un claroscuro muy pictórico. Zonas 
muy trabajadas, llenas de fuerza y que atraen la vista del espectador como 

Entre ellas los álbumes de pruebas de estado con los títulos manuscritos por Goya de 
las series de los Caprichos, los Desastres y la Tauromaquia, en la actualidad en el British Museum. 

En el Catálogo de las estampas de Gaya en la Biblioteca Nacional por María Luisa CUENCA, 
Javier DOCAMPO y Pilar VINATEA. Madrid: Lunwerg, 1996 se catalogan e identifican las estam­
pas que pertenecieron a Carderera junto con las del resto de la colección. 

El Catálogo de la colección de estampas en la Biblioteca Nacional antes citado incluye un 

artículo acerca de la formación de la colección de la Biblioteca. 

120 



éstampas de Gaya. La colección de la Biblioteca Nacio'l1al 

el hombro y brazo derecho del santo contrastan con la ligereza del otro 

brazo, hecho a base de trazos en zig zag o entrecruzados ligeramente, para 

conseguir el contraposto de la figura. Gaya tenía muy claro el efecto que 

quería lograr y maneja la punta con total libertad haciendo trazos sobre el 

barniz que van en todas direcciones, zigzaguean, ondulan, se entrecruzan, 

hasta llegar al efecto deseado, pero da la sensación de que es por pura 

casualidad. Sin embargo la técnica le falla totalmente en las zonas que, a 

priori, debían ser las más fáciles de representar como el suelo y el fondo, 

en los que ha juntado tanto los trazos de la punta sobre el barniz que el 

ácido ha corroído la plancha sin control. El buey y el ángel que conduce 

el arado sustituyendo al santo en su trabajo mientras él rezaba apenas 

están apuntados con trazos ligerísimos y lo extraño es que Gaya haya fir­

mado la plancha que, evidentemente, está sin terminar al haberse estrope­

ado a mitad de la ejecución. 

Al restaurar la estampa de San Isidro con motivo de la exposición Ydio­

ma universal. Gaya en la Biblioteca Nacional 7 y quitar el soporte al que estaba 

pegada de antiguo, quedó al descubierto un dibujo que había en el rever­

so. Reproduce el cuadro de Velázquez del Príncipe Baltasar Carlos a caballo 

cuya copia grabada al aguafuerte publicó Gaya en 1778. El dibujo, a lápiz 

carbón, tiene gran calidad y, a pesar de que ha desaparecido en gran par­

te hasta el punto de que hay zonas que apenas se distinguen, parece de 

Gaya. Debe ser posterior a la estampa del santo pues cuando el pintor 

empieza a grabar la serie de Copias de cuadros de Velázquez ya domina la téc­

nica del aguafuerte y en ellas se advierte una clara influencia de la manera 
de grabar de los Tiepolo cuyas espléndidas estampas debió estudiar muy 

aten tamen te. 

La Biblioteca Nacional conserva otras tres pruebas únicas, relacionadas 

con Los Caprichos pero que no fueron incluidas en la edición: Sueño. De la 

mentira y la ynconstancia, tFatal desgracia!, en el anverso y reverso de la mis­

ma hoja de papel y La prisionera. 

El dibujo del primero se conserva en el Museo del Prado (fig. 2) Y es 

el número 14 de los Sueños, a partir de los cuales Gaya grabaría la serie 
de estampas que, muy ampliada en número, terminaría llamándose Los 

Caprichos. El título manuscrito que lleva el dibujo, sumado al evidente 

parecido con Gaya del rostro del personaje masculino que aparece suje­

tando amorosamente el brazo de la mujer protagonista de la escena han 

hecho que se haya visto en esta estampa una clara alusión al desengaño 

Catálogo porJuliet WILSON-BAREAU y Elena SANTIAGO. Madrid: Lunwerg Editores, 1996. 

121 



Elena Santiago Páez 

amoroso que sufrió el pintor en sus relaciones con la Duquesa de Alba, 

algo tan personal que el pintor no la incluyó en la edición del álbum. Al 

ser inédita no se conoce ningún comentario de la época sobre esta estam­

pa semejante a los que corrían manuscritos de mano en mano por la Cor­

te dando explicaciones personalizadas y malintencionadas, asociando las 

figuras de los grabados publicados en el álbum con personajes concretos 

y desbaratando la declaración de intenciones de Goya en el anuncio de la 

venta de la serie que, según el artista, tenía unos planteamientos muy 

genéricos. Al carecer de interpretaciones contemporáneas, los estudiosos 

de Goya en sus más diversos aspectos han tratado de buscarle una expli­

cación a esta estampa, bastante atípica si fue pensada para formar parte 

de Los Caprichos. 

Su composición es compleja y su planteamiento recuerda las estampas 

alegóricas del Renacimiento y el Barroco en las que, a través de una serie 

de elementos iconográficos de significación codificada y reconocible dis­

puestos de determinada manera, el artista lanzaba un mensaje que el 

espectador tenía que descifrar. En la mayoría de las estampas de los Capri­
chos hay uno o dos personajes principales y en torno a ellos, arropándoles 

o sirviéndoles de fondo, otros secundarios sólo sirven para completar la 

composición, son comparsas que no tienen valor propio. En ésta sin 

embargo, cada elemento juega un papel importante en la representación 

y el problema es averiguar la clave, la intención con que ha sido puesto 

allí por el pintor para que el conjunto tenga un sentido. Al contemplar la 

estampa lo primero que se advierte es que todas las figuras están interre­

lacionadas físicamente, todas se tocan. 

Los elementos que aparecen en la imagen, de arriba abajo y de 

izquierda a derecha son: al fondo, en la parte superior, una torre-forta­

leza que se recorta solitaria sobre el cielo. En el dibujo (fig. 2) está a la 

derecha de la imagen y es alta, sólida, tiene algo de fortaleza árabe y es 

blanca. Hacia ella se dirige la mirada de una de las caras de la mujer 

que yace tumbada a lo ancho de la estampa. En el grabado (fig. 3) la 

mole arquitectónica ha sido desplazada hacia la izquierda y bajada casi 

medio centímetro para que toque las alas de mariposa que lleva en la 

cabeza la mujer. Con ello la composición cambia totalmente, desequili­

brándose hacia la izquierda. Para intentar paliar este efecto, Goya ha 

variado la forma de la fortaleza, que ahora se asienta sobre una gran 

plataforma piramidal, reduciendo mucho la altura de la parte superior, 

que recuerda a un castillo medieval del interior de la Península. Al 

achatarlo, el artista logra sugerir una mayor lejanía, subrayada al haber 

aumentado el tamaño del cielo y el vacío que ha quedado a la derecha; 

de este modo el edificio no aplasta al resto de las figuras como ocurriría 

si conservara su forma original. Al variar su situación, la mirada de la 

122 



&tampas de Gaya. La colección de la Biblioteca Nacional 

mujer ya no se dirige claramente hacia la fortaleza, iluminada desde la 
izquierda por una luz que pudiera ser lunar, sino más bien hacia el 
vacío. 

La siguiente franja horizontal parece representar en el dibujo el mar 
o un río, mientras que en la estampa el aguatinta bruñida también pue­
de sugerir una tierra desierta o una playa. 

Ocupan el espacio central los personajes principales: a la izquierda el 
amante, que claramente tiene los rasgos de Gaya, cogiendo amorosa­
mente el brazo de la mujer, con una expresión en la cara y en una postu­
ra también bastante diferentes en el dibujo y en el grabado. En el prime­
ro está colocado casi frontalmente y una melena larga y rizada a lo Bee­
thoven, como en el dibujo del Metropolitan Museum of Art o en el 
pequeño autorretrato al óleo de la colección Gutiérrez Calderón, le 
rodea el rostro, que se ve casi completo. La expresión no es de estar 
sufriendo sino en pleno deleite amoroso, pues una de las caras de la 
mujer le besa tiernamente. En la estampa el hombre está casi de perfil, 
lleva el pelo algo más corto y con patillas y la expresión de la cara ha 
cambiado radicalmente, es mucho más concentrada y no se sabe si expre­
sa sufrimiento o éxtasis. La figura de la mujer principal atraviesa en dia­
gonal toda la composición y su cabeza de dos caras tocadas con dobles 
alas de mariposa se alza sobre el resto de las figuras. Su actitud es casi 
pasiva. Mientras se deja abrazar por el hombre, al que besa ligeramente, 
extiende el otro brazo con languidez sobre su cuerpo y se deja coger la 
mano por el otro personaje masculino, al que a su vez se aferra la otra 
mujer. Este personaje masculino se tapa la boca con el dedo en un gesto 
de pedir o guardar silencio, también relacionado con su posición medio 
escondida, más acentuada en la estampa. 

Más abajo y de espaldas al espectador, con el torso desnudo, otra 
mujer juega un papel muy importante en la composición. Tiene tam­
bién dos caras pero de rasgos muy diferentes, no como en el caso de la 
Duquesa que se advierte claramente que es la misma persona. Está bien 
vestida y los zapatos son elegantes pero el peinado en el dibujo es sim­
ple y liso, y los rasgos son vulgares. Coge con firmeza la mano del hom­
bre del fondo y se apoya sobre una máscara que ríe. Ésta tiene brazos 
en forma de alforjas o bolsas y parece que se tapa los oídos mientras 
contempla divertida el espectáculo de una culebra que hipnotiza a un 
sapo antes de comérselo, ya en el borde inferior de la composición y en 
primer término. 

Como dijimos, esta estampa ha fascinado e intrigado a los estudiosos 
de Gaya, que han hecho las más diversas interpretaciones, aunque la 
mayoría han coincidido en opinar que es una alegoría de los amores frus­

123 



Elena Santiago Páez 

trados de Gaya con la Duquesa de Alba. GlendinningB ha recogido algunas 
de estas explicaciones, como la del escritor Gómez de la Serna para quien 
un dibujo como Sueño. De la mentira y la Inconstancia es el producto de una 
mente perturbada" y explica el genio de Gaya a través de sus sufrimientos 
y experiencias psicológicas personales. Un médico como Blanco Solerlo 
opina que la estampa es una imagen mental cargada de referencias sexua­
les, de los deseos frustrados de Gaya y su obsesión por la Duquesa. José 
López Reyll piensa que el tema sería el engaño humano, y el castillo un 
emblema del amor. 

Glendinningl2 propone otra explicación basada en los libros de emble­
mas. Dice textualmente: « ... En contrapartida, los mismos símbolos básicos 
podrían ser interpretados como una sátira de las mores políticas y amato­
rias de Godoy, más que como una reflexión sobre las pasiones de Gaya. 
Las figuras de doble cara serían doblemente apropiadas si la obra se rela­
cionara con Godoy, ya que la cara bifron te de Jano (capacidad de previ­
sión y de percepción retrospectiva) se encuentra en el escudo de armas 
del Príncipe de la Paz. Según esta teoría, el grabado haría referencia a los 
amores de Godoy con María Luisa y con otra dama (quizá Pepita Tudó), 
las cuales tenían a su vez relaciones con otros amantes. El castillo se con­
vertiría en un emblema tradicional del poder que Godoy buscaba, engaño­
samente, a través de la reina». Esta opinión fue recogida y apoyada por 
Jesusa VegalH que piensa que la censura de la estampa vino por cuestiones 
políticas y que el parecido de las facciones del rostro del amante con el 
del artista se debe a «que es notorio que Gaya conocía perfectamente su 
rostro y, como dice Ricardo Baraja citando a Leonardo, cuando el artista 
dibuja de memoria una figura tiende a realizar su autorretrato». El proble­
ma que plantea la primera interpretación es que, de aludir la cabeza 
bifronte de Jano a Godoy, lo lógico sería que la hubiera colocado en la 
figura del hombre y no en la de las dos mujeres. La inconstancia en los 

GLENDINNING, Nigel, Goya y Su.s críticos. Madrid: Taurus, 1983, pp. 180-182. 

GÓMEZ DE LA SERNA, Goya. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1950, (colección Austral) p. 118. 

lO Esbozo psicológico, enfermedad y muerte de la duquesa María del Pilar Teresa Cayetrwa de 
Alba, conferencia pronunciada en la Real Academia de la Historia, 1946, p. 25 (recogido por 
GLENDINNING, p. 180). 

II 
Goya 's CaP1ichos, 1953, 1, p. 170. 

12 p. 181. 
IH «150 años de estudios e interpretaciones sobre los dibujos y estampas de Goya» en ¡me 

nadas en tamo al estado de la cuestión de los estudios sobre Goya. Madrid 21-23 de octubre de 1992. 
Universidad Autónoma de Madrid, Departamento de Historia del Arte, 1993, pp. 115-116. 

124 



Estampas de Gaya. La colección de la Biblioteca Nacional 

amores de éstas podría haber quedado suficientemente representada por 
las alas de mariposa. En cuanto a la explicación de la reproducción sub­
consciente por parte de Gaya de sus propias facciones en lugar de las de 
Godoy en la figura del amante, parece un tanto forzada. 

Sigue pareciendo más probable el relacionar esta estampa, en general, 
con la fustración, el despecho e, incluso, la burla de sí mismo por parte 
del artista al ser abandonado por la Duquesa, aunque continua sin encon­
trarse la clave que explique de una manera más concreta el significado de 
varios de los elementos que aparecen en ella y las relaciones entre ellos. 

Cabe interpretar la imagen a varios niveles y, por otra parte, el sentido 
varía según se analice el dibujo o la estampa. Si se supone que el dibujo 
es la plasmación en imágenes de lo que fue la relación entre el pintor y la 
Duquesa, la de Alba estaría representada simbólicamente por la fortaleza 
blanca, inexpugnable, que se divisa a lo lejos, al otro lado del marl'l, en 
principio inalcanzable para un plebeyo como Gaya, Cuando éste consi­
guió acercarse a ella cayó totalmente rendido en un auténtico arrobo y 
ella parecía corresponderle, besándole en la frente con delicadeza y pre­
sentándose ante él en una franca deshabillée. Aun aSÍ, sigue permane­
ciendo lejana, mirando a su torre, mientras se deja manejar por el otro 
hombre, ¿un clérigo?, que calla y consiente esta relación pecaminosa 
mientras él controle los hilos de la trama. La otra mujer se recuesta en 
María del Pilar Teresa Cayetana con una familiaridad excesiva si se piensa 
que representa a una sirvienta, aunque sea su confidente y alcahueta y se 
sepa por otros dibujos de Gaya del álbum de Sanlúcar que el ambiente 
que había en la finca era muy relajado. Este otro personaje femenino, 
cuyo papel en el asunto se desconocel5, contempla asombrada la escena 
amorosa con una de las caras, mientras vuelve la otra como si no quisiera 
verla. Aún así se apoya en la figura grotesca formada por la máscara y las 
dos bolsas-alforjas a modo de brazos que, al unirse por la parte superior, 
recuerdan al pañuelo de un bandolero. La alusión al dinero y su relación 
con este personaje femenino está reforzada por otra pequeña bolsita que 
hay a su lado. 

14 Aunque también podría tener alguna relación con la finca de la Duquesa en Sanlú­
car de Barrameda, cerca del mar y de la costa africana. 

15 
J uliet WILSON-BAR.EAU en el catálogo de la exposición Gaya, la década de los caprichos. 

Dibujos y aguafuertes. Madrid: Real Academia de Bellas Artes de San Fernando, 1992, p. 63, 
sugiere la posibilidad de que las figuras femeninas tengan alguna relación o, más bien, sean 
una fantasía de Goya que alude a los cuadros de la Venus de Velázquez y la Venus de Porde­

none que tenía la Duquesa en su colección de obras de arte. 

125 



Elena Santiago Páez 

Las variantes introducidas en el grabado cambian también el sentido de 

la imagen. La fortaleza, aunque por una parte sigue lejana, por otra está en 

contacto con la figura de la Duquesa, cuyo adorno de alas de mariposa se ha 

prolongado para que toquen al edificio y éste se convierta en el primer esla­

bón de la cadena de figuras. Las expresiones de los rostros de Goya y la 
Duquesa son diferentes, haciéndose más doliente la del hombre y más 
superficial la de la mujer. En cuanto a las de la otra figura femenina, se ha 

embrutecido la que mira la escena amorosa, mientras sonríe la vuelta hacia 

el otro lado. La figura del segundo hombre ha quedado en la sombra del 

aguatinta, con lo que su papel clandestino se hace más evidente. Mientras 

en el dibujo sólo se veía el busto, en el grabado la figura se ha prolongado 
hacia abajo, distinguiéndose claramente unos pantalones. Su mano apenas 
se puede ver pues está muy oscurecida en segundo plano, pero a ella se 

siguen aferrando las de las dos mujeres. Ha desaparecido la pequeña bolsita 

del dinero y los sapos del dibujo parecen más bien tortugas. Al desconocer 
la identidad o el papel que jugaron otros personajes en la historia amorosa 

de Goya y la Duquesa, esta interpretación de la imagen queda incompleta. 

Cabe otra más general, más acorde con el resto de la serie que es, 

como consta en la inscripción del dibujo, la representación de la mentira 

y la inconstancia del amor de las mujeres. Lo que parece la fortaleza inal­
canzable de la virtud, durante la noche se transforma en una amante 

complaciente y desvergonzada que, con el pecho descubierto, se deja 
abrazar, aunque en el fondo permanece indiferente y lejana ante la devo­

ción del hombre. La mentira, representada por la doble cara está unida a 

la condición femenina, así como la inconstancia simbolizada por las alas 

de mariposa, es propia de algunas mujeres. Mientras una se deja acari­
ciar, la otra, una alcahueta o cómplice, medio desnuda, contempla la 
escena. Ambas están manejadas por el hombre que se esconde en segun­
do plano a la sombra, que es cómplice con su silencio y manipulador al 

mismo tiempo. La base de todo está en el dinero que, bien asentado en 

el suelo, se ríe al contemplar la lucha entre la serpiente, representante de 

la perfidia, que hipnotiza al sapo en el dibujo, (representación de la luju­
ria), y a la tortuga en el grabado que, a pesar de su caparazón, sucumbirá 
a final. 

Una tercera lectura en sentido vertical tendría relación con las críticas 

de la época a las relaciones entre las distintas capas sociales. Los nobles, 

representados por la fortaleza, descienden al nivel de los plebeyos y se 

dejan manipular por éstos que, bien asentados en la tierra, son al mismo 

tiempo cómplices y beneficiarios de las debilidades de los otros. Al final 

los animales representan el mismo juego de seducción y muerte que las 
personas, como pasaba en el capricho 27, Quien más rendido, en que dos 

perritos repetían los gestos de sus amos. 

126 



Estarnpas de Coya. La colección de la Biblioteca Nacional 

La imagen en conjunto tiene, por una parte, un aire teatral y, por 
otra, parece casi una broma, como si Goya hubiese querido burlarse de 

sí mismo y de la Duquesa pues, de otro modo, no se entiende que man­

tuviera unos rostros tan reconocibles, incluso en el grabado. Sigue pues 

en pie la cuestión de la interpretación de Sueño. De la mentira y la incons­
tancia. 

En el reverso de esta prueba de estado Goya estampó otra, también 
conocida sólo por el ejemplar de la Biblioteca Nacional, cuyo dibujo lle­

eva el título Fatal desgracia. Toda la casa es un clamor pr q no ti obrado la 
Pernca en todo el dial6 (fig. 4). La tragedia no puede ser más ridícula aun­

que no sería de extrañar que la hubiera contemplado el propio Goya, 

quizá también en casa de la Duquesa de Alba. La prueba está en muy 

mal estado y el papel tiene raspados en varios lugares, sobre todo en la 
figura del hombre, quizá un médico al que la perrica, que se apoya triste 
y mimosa en su mano y en su pierna en el dibujo, en la estampa no se ve 
bien si le está lamiendo la mano o mordiéndosela. La plancha se debió 
deteriorar antes de que Goya la terminara y quizá por esa razón o por­

que no le convenció la composición, no fue incluida en la edición de la 

serie. 

En el polo opuesto de las anteriores está La prisionera (fig. 5), una 

prueba de gran belleza tanto por su planteamiento como por su ejecu­
ción. Forma parte del grupo de grabados hechos sólo con aguatinta y pro­
bablemente Goya pensó que la delicadeza de ésta no iba soportar una 
gran tirada, como efectivamente ocurrió con la otra versión del mismo 

tema y plan teamien to, Porque fue sensible (Capricho 32), ya deteriorada en 

las últimas pruebas de la primera edición. En La prisionera ha utilizado gra­
nos de resina bastante gruesos y no el polvo finísimo con el que en otras 

estampas consigue zonas oscuras muy compactas y casi lisas que contrastan 
brutalmente con otras de luz muy brillante como en el capricho 4, El de la 
rollona o el 36, Mala noche. Con el bruñidor ha aplastado la superficie gra­
nulada en algunas zonas para lograr efectos más difuminados y algunas 
arrugas de las medias y los pantalones de la mujer. Para hacer las líneas , 
en lugar de trazarlas al aguafuerte o la punta seca, utiliza granos de resina 

muy finos y compactos. 

La estampa de la Biblioteca Nacional es una prueba de estado pues tiene 
algunos retoques a lápiz negro difuminado en el torso y la espalda de la 

16 El dibujo se encuentra en una colección particular nortamericana y fue reproducido 

por primera vez en el catálogo de la exposición Ydiorna universal (ver nota 6), p. 42, gracias a 

las gestiones de Mss. Eleanor A. Sayre. 

127 



Elena Santiago Páez 

mujer. Al ser ejemplar único no es posible saber si Gaya continuó trabajan­
do la plancha para introducir estas pequeñas variantes o darle más intensi­
dad a alguna zona y entonces se estropeó, o simplemente comprendió que 
no iba a aguantar la tirada. Quizá Las rinde el sueño (Capricho 34), grabada 
al aguafuerte y con tres aguatintas, vino a ocupar su sitio en la serie. Algo 
parecido ocurrió con la estampa nº 23, Aquellos polbos. Gaya grabó una lámi­
na sólo con aguatinta (muy relacionada con La prisionera desde un punto de 
vista técnico como señaló Juliet Wilson 17 ) que descartó e hizo otra plancha 
repitiendo la composición con algunas mejoras y utilizando el aguafuerte. 

El estudio de la luz en La prisionera es fundamental. Gaya va graduando 
la intensidad del aguatinta para conseguir seis tonos diferentes, además 
del blanco. Busca un efecto de penumbra general sólo rota por el rayo de 
luz muy concentrada que viene de un supuesto ventanuco a la izquierda. 
Esta fuente luminosa determina el plano principal de la composición, 
situado en el centro de la estampa, a partir del cual se definen tres planos 
hacia el fondo y otros tres hacia delante. El arco de la izquierda, ya oscuro 
por estar a contraluz, a su vez produce sombras más profundas, ya casi 
negras, en la falda de la mujer y en el suelo del primer plano. 

El grabado sigue con bastante fidelidad un dibujo a sanguina, introdu­
ciendo mínimas variantes en el pelo, el brazo izquierdo, que en el graba­
do está mal resuelto y los pantalones de la mujer que le llegan es éste has­
ta las rodillas. También varía la línea en perspectiva de la base del arco de 
la izquierda y el haber partido en dos grandes sillares el muro del fondo. 
La composición, despojada de todo elemento anecdótico, es de una senci­
llez y una sobriedad extrema. La impresionante arquitectura de gigantes­
cos sillares de piedra cubiertos en parte de manchas de humedad, la maz­
morra enterrada en los sótanos abovedados a los que sólo llega un rayo de 
luz, tiene tanto protagonismo como la propia figura de la mujer prisione­
ra. Nada más lejos de Las cárceles de Piranesi que esta estampa de Gaya de 
un planteamiento casi romántico. 

Desde un punto de vista temático forma parte, dentro de los Caprichos, 

del grupo de estampas relacionadas con las mujeres que eran culpadas y 
condenadas por sus relaciones con los hombresl8• 

17 Ver nota 14, pp. 160-163. 

18 Eleanor A. SAYRE, [Catálogo de la exposición] The Changing Image: Prints iYy Francisco 
de Gaya. Museum of Fine Arts, Boston, 1974, p. 94, basándose en el Comentario a los Capri­
chos llamado de López de Ayala lo pone en relación con una ley que condenaba a las muje­
res que tenían hijos ilegítimos. 

128 



Estampas de Goya. La colección de la Biblioteca Nacional 

Otra prueba de estado única es la llamada Un diestro toreando de frente 

por detrás no incluida en la edición de la Tauromaquia (estampas adiciona­

les, K). Grabada sólo al aguafuerte, probablemente la composición no le 

convenció a Goya porque le falta fuerza y es un poco desangelada. 

Por último, también es única una prueba fallida de una litografía a la 

que se ha dado el título de Escena infernal y fue hecha en Madrid en el 

Establecimiento Litográfico del Depósito Hidrográfico dirigido por José 

María Cardano cuando todavía Goya estaba aprendiendo la nueva técnica 

y no utilizaba los materiales adecuados. 

Pero si estas pruebas únicas son interesantes para estudiar los intentos, 

a veces no logrados, de Goya de dominar las nuevas técnicas de grabar, 

también la colección de la Biblioteca Nacional es importante por la canti­

dad de pruebas de estado que conserva y que permiten seguir el progreso 

del trabajo del artista paso a paso, sobre todo cuando se trata de varias 

pruebas de diferentes estados de una misma plancha. 

En primer lugar hay que destacar las diecisiete pruebas de estado de 

las Copias de cuadros de Velázquez, entre ellas, cuatro estados diferentes del 

grabado del Infante D. Fernando y tres del Barbarroja, así como una muy 

bella de Las Meninas (fig. 6). De los Caprichos hay seis pruebas de estado, 

una de las cuales es el Autorretrato, que tiene sólo la primera aguatinta. 

Las cuarenta y cuatro pruebas de los Desastres forman un conjunto 

excepcional por su belleza e interés. Casi todas son del primer y segundo 

estado de la plancha y en ellas se puede apreciar y admirar la ejecución 

del grabado en el que Goya combina los trazos más enérgicos y rotundos 

con punteados exquisitos para modelar los cuerpos desnudos. El efecto 

dramático que consigue con los violentos contrastes de luces y sombras 

gracias a la frescura de la tinta y a  los blancos del papel, se perdió en la 

edición de la Academia de 1863. 

La Biblioteca Nacional tiene tres clases de pruebas de estado de la Tau­

romaquia: nueve de las treinta y tres de la serie; cuatro de las siete que aña­

dió Loizelet en su edición de 1876 y tres de las inéditas. De los Disparates 

sólo hay una prueba del segundo estado con inscripción autógrafa de 

Goya indicando el título: Disparate de camabal (fig. 7). 

También se encuentran en la colección de la Biblioteca algunas estam­

pas muy raras por la escasez de los ejemplares que se estamparon y la cali­

dad de las mismas. Entre ellas una muy bella del Ciego de la guitarra, otra 

del pequeño Escudo de armas deJovellanos (sólo se conocen dos ejemplares) 

y, sobre todo, las espléndidas pruebas de los Paisajes, de las que sólo se 

conocen dos ejemplares del Paisaje con peñasco y cascada (fig. 8) Y tres del 

129 



-

Elena Santiago Páez 

Paisaje con peñasco, edificios y árboles (fig. 9). También conserva uno de los 

seis ejemplares del Coloso (fig. 10). 

Por último, la colección de litografías de Goya de la Biblioteca es 

una de las más completas del mundo y, a través de ellas, se puede seguir 
paso a paso el aprendizaje de la nueva técnica por Goya. Desde la torpe 
Vieja hilandera hasta los espléndidos Toros de Burdeos (fig. 11), Gaya va 

dominando rápidamente el manejo de la pluma, el pincel, el lápiz y el 

rascador sobre la piedra litográfica hasta lograr cuatro verdaderas obras 

maestras. 

1. San Isidm. Biblioteca Nacional. 

130 



Estampas de Coya. La colección de la Biblioteca Nacional 

2. Sueño. De la menlira y la ynconstancia. 
Dibujo. Museo del Prado. 

3. Sueño. De la mentira y la ynconstancia. 
Grabado. Biblioteca Nacional. 

131 



Elena Santiago Páa 

4. Fatal desgracia. Toda la casa es un clamor 
p' qe no ti oiYrado la Pernca en todo el dia. 
Biblioteca Nacional. 

5. La prisionera 
Grabado. Biblioteca Nacional. 

132 



Estampas de Gaya. La colección de la Biblioteca Nacional 

6. Las Meninas. Biblioteca Nacional. 

7. Dispamte de carnabal. Biblioteca Nacional. 

133 



Elena Santiago Páez 

8. Paisaje con pe'ñasco y cascada. Biblioteca Nacional. 

9. Paisaje con peñasco, edificios y árboles. Biblioteca Nacional. 

134 



Estampas de Cuya. La colección de la Biblioteca Nacional 

10. El Coloso. Biblioteca Nacional. 

11. ToTOs de Bu-rdeos. Biblioteca Nacional. 

135 





GOYAEN 1808 

ENTRE MADRID Y ZARAGOZA 

]EANNINE BATICLE 

El célebre bibliógrafo Bartolomé Gallardo, amigo de Gaya, aseguraba 
en 1835 que el maestro aragonés era un pintor filósofol. Se sabe que la 
palabra filósofo significa en griego «amigo de la sabiduría,,; ahora bien, 
no se puede medir el grado de locura de los seres humanos cuando se tra­
ta de las reglas del sentido común. Gaya, estrechamente unido al mundo 
de los ilustrados, adeptos a la «Divina Razón», poseía también un buen jui­
cio a lo «Sancho Panza», heredado, tal vez, de sus ascendentes campesinos 
por la rama de su madre. El se había forjado pues una idea muy clara, fir­
me y generosa, de la mejor manera de vivir, pero era capaz, como Cervan­
tes, de descuartizar los resortes de las aberraciones de sus contemporáne­
os, a las que su genio de grabador y de pintor aportaba una dimensión 
universal, raramente igualada. 

Yo he demostrado en mi biografía de Gaya la importancia que los 
ambientes políticos tuvieron en su obra2• Es evidente que Gaya siguió, 
paso a paso, con una perspicacia extraordinaria, los dramas y la evolución 
de la historia, y que trasladó al lienzo el significado de los acontecimientos 
que representaba. No era un pintor impresionista a la francesa, que se 
levanta por la mañana diciendo: «Hoy hace muy buen tiempo, vayamos a 

Bartolomé GALLARDO: «El Criticón, Papel Volante de Literatura y Bellas Artes, Madrid, 
1935, nº 1. 

Jeannine BATICLE: Gaya, Paris, Fayard, 1992; Barcelona, Crítica, 1995, en particular 
para la Guerra los capítulos XVIII y XIX. 

137 



.. 

los 

Jeannine Balicle 

pintar un campo de trigo lleno de amapolas, o bien un barco en el río», 

con el único fin de mostrar la belleza de la naturaleza. 

Goya elige sus temas de la vida contemporánea y al momento, de 

grandes conflictos históricos, desea trasmitir un testimonio, más en el pla­
no filosófico que en el sentido anecdótico, puesto que no es ni el francés 

Gavarni ni el español Lucas. El no ilustra el relato de un suceso sino su sig­

nificado y, manteniendo siempre una figurosa exactitud de los hechos, 
sabe hacer una selección que le permite dar un alcance excepcional. Es 

por esto por lo que, todavía hoy, ciento ochenta y seis años después de 

que fueran pintados o grabados, se evocan con la misma emoción «Los 

Fusilamientos del 3 de mayo de 1808» o los grabados de los «Desastres», 

cuando se desean condenar las crueldades de la guerra. 

En efecto, el genio indiscutible de Napoleón 1 y la fascinación que su 

colosal y efímero poder ejerce todavía hoy sobre la gente, ha enmascara­

do, muy a menudo, los espantosos dramas en los que hundió a Europa 

durante diez años. 

Voy a leerles un pasaje de la novela Guerra y Paz de León Tolstoi que, 

como ustedes saben, se refiere a la campaña de Rusia de 1812, que fue 

publicada en 1865. Es la versión literaria de una obra pintada por Goya 

sobre la epopeya napoleónica. 

«Estos millones de hombres se hicieron culpables, los unos con respecto a 

los otros, de tal cantidad de fechorías, engaños, traiciones, robos, emisión de 

moneda falsa, pillajes, incendios y matanzas, que todos los tribunales del mun­

do no podrían proporcionar tantos ejemplos durante siglos, sin que durante 

todo este periodo los autores de tales abominaciones los consideraran críme­

nes» 3 . 

La mayor parte de los historiadores se han equivocado sobre el verdade­
ro significado de la obra bélica de Goya porque han confundido a los bona­

partistas con los franceses. La última guerra mundial ha demostrado que 

había a menudo una diferencia entre el antagonismo nacional de pueblo a 

pueblo y el odio que engendra la ideología artificial de un tirano, que 

impone la guerra por ambición personal. En realidad, los afrancesados de 

1808 se habían vuelto josefinos, partidarios del rey José Bonaparte, y no 

colaboradores de la nación la que muchos de los españoles ilustrados tení­

an simpatía. A este respecto, una frase del sociólogo italiano Guillermo 

Ferro proporciona una explicación lucida del fenómeno de la guerra en 

España: fue un choque a la vez paradójico y decisivo entre las fuerzas pro-

León TOLSTOI: Guerre el paix, traducción francesa, Gallimard, 1951, p. 789. 

138 



Coya en 1808 entre Madrid y Zaragoza 

fundas del Antiguo Régimen y el Imperio Napoleónico que eran una falsifi­
cación monárquica de la Revolución y una falsificación revolucionaria de la 
Monarquía. Los campesinos españoles mostraron a las grandes cortes de 
Europa, a sus jefes de gobierno, a sus diplomáticos, que lo buscaban en 
vano desde hacía diez años, el punto vulnerable del extraño adversario»4. 

Pues Napoleón 1 «es el extraño adversario», muchos españoles patrio­
tas le habían ya hecho responsable de sus desgracias. En primer lugar, por 
haber defendido la ambición ciega de Godoy, y en segundo lugar, por 
haber utilizado a España para satisfacer su apetito insaciable de poder y de 
riqueza. Los españoles no lo consideraban como el jefe del estado francés 
sino como un buitre que viene a devorar su presa, tema que, en nuestra 
opinión, ha inspirado a Goya el grabado número 76 de los «Desastres de 
la Guerra» titulado El buitre carnívoro, donde la gloria del águila vista por 
Goya está un poco disminuida ya que el cáustico maestro aragonés sabe 
siempre encontrar la alusión que hiere. 

La mayoría de los historiadores no han advertido que muchos de los 
españoles no afrancesados utilizaban en sus escritos, desde 1808, el nom­
bre de Bonaparte para designar al emperador Napoleón, no dándole nun­
ca su título prestigioso, -bien seaJovellanos cuando se escribe con lord 
Holland, entre 1808 y 1811,5 bien el «Manifiesto de las Cortes», en 1814,6 
por no citar sino los testimonios más importantes- la mayoría de los espa­
ñoles contemporáneos escriben Buonaparte, raramente Napoleón. Por 
otra parte, en Europa los enemigos de Napoleón ponían en duda su ori­
gen francés, ya que en 1768, un año antes de la fecha de su nacimiento, la 
República de Génova había transferido a Francia sus derechos sobre Cór­
cega. La familia de Napoleón, de origen toscano, continuaba después de 
la cesión de Córcega a Francia, escribiendo su apellido a la italiana, «Buo­
naparte». Y Chateaubriend, monárquico convencido, le llamaba también 
Bonaparte en sus escritos, llegando incluso, en un panfleto, a escribir 
«Buonaparte». Es también Bonaparte y no Napoleón a quién el conde de 
Teba, hijo de la condesa de Montijo, pariente de Palafox, proyecta «matar» 
en marzo de 1808 en Bayona7. 

Geisendorf DES GOUTI"ES: Ceoles et Pontons d 'Espagne, Geneve, 1932, Prefacio de GlIgliel­

mo Ferro, p. xv. 

G. M. DE]OVELLANOS, EPistolario (ed.]. Caso González, Barcelona, 1970, ) 27 de 

noviem bre de 1809, p. 206. 

O «Manifiesto de los Persas», 12 de Mayo de 1814, habla de la «perfidia de BlIonaparte». 

Pallla DE DEMERSON: Maria Francisca de Sales Por/o carrero, Condesa de Montijo, Mad rid, 

1975, p. 343. 

139 



Jeannine Balicle 

En abril y mayo de 1808, en Madrid, las gentes del pueblo hacían chis­
tes sobre «El Corso» Mala-parte o Bono-parte. Por consiguiente, el título 
inicial dado por Goya a los «Desastres de la Guerra»8, que la historia no ha 
conservado, era el siguiente: « Fatales consecuencias de la sangrienta gue­
rra en España contra Buonaparte y otros caprichos enfáticos en 85 estam­
pas inventadas, dibuxadas y grabadas por el pintor original Don Francisco 
de Goya y Lucientes». Hay que recordar que cuando estos grabados fue­
ron publicados por primera vez en Madrid, en 1863, en Francia reinaba 
Napoleón III y su esposa era una española, Eugenia de Montijo, emparen­
tada con Palafox; no era oportuno el titular la serie así y se eligió el título 
de «Desastres de la Guerra», menos comprometedor. 

Nunca se repetirá bastante: nada resulta gratuito en una pintura de Goya. 
Su gusto innato por el análisis filosófico del tema que debe representan le 
lleva a multiplicar los signos, razón por la cual resulta tan dificil de descifrar 
el verdadero significado de muchas de sus composiciones, a manera de un 
anagrama pictórico del que hay que conocer las claves. Por ello, este mensaje 
en forma de título, para su colección de grabados es muy importante, tanto 
más cuanto qué tres planchas están fechadas en 1810, lo que nos ayuda a des­
cubrir el verdadero significado de las composiciones que representan El 2 Y 3 

de Mayo de 1808 en Madrid, a saber, que Goya denuncia allí primero la res­
ponsabilidad de Napoleón en este terrible motín y su represión. Ella dejó un 
recuerdo imborrable en el corazón de los españoles de la resistencia puesto 
que, en 1814, las Cortes, en su regreso a Madrid deciden celebrar solemne­
mente el aniversario del 2 de Mayo de 1808, sin preocuparse, por otra parte, 
si esta decisión agradará a Fernando VII, liberado por Napoleón en febrero 
de 1814, y que regresa a España en seguida9. 

Un descubrimiento reciente hecho por un joven español, excelente 
historiador militar, Jesús María Alia, prueba que el pelotón de ejecución 
francés del día 3 de Mayo, -Los Fusilamientos del 3 de Mayo, Madrid, Museo 
del Prado,- estaba compuesto por marinos de la guardia imperial de élite 
que se destacaría después en Cádiz en la evasión de los pontones españo­
les. En efecto, los marinos de la guardia habían sido autorizados a conser­
var su pantalón de uniforme de la marina. Además, el sable y el tahalí son 
específicos de este ejército10• 

Juliet WILSON-BAREAU: Goya's Prinls, Londres, 1981, p. 44, facsimil del título del ejem­

plar de Ceán Bermúdez hoy en el British museum. 

J. BATICLE: Goya, Barcelona, 1995, p. 272. 
10 Jesús María ALlA: "El primer lunes de Mayo de 1808.. , ensayo en el catálogo de la 

exposición: Madrid el 2 de Mayo de 1808, Madrid, 1992, p. 203-243, 2' edición, 1996. 

140 



Goya en 1808 entre Madrid y Zaragoza 

Por igual, el motín en la Puerta del Sol y sus alrededores, el día 2 de 
mayo de 1808, muestra a los mamelucos, soldados egipcios de la guardia 
imperial, y también a un dragón de la guardia imperial cuyo casco es muy 
representativo, según]esús María Alia y Plana. 

Así, Goya y sus comendatarios, ( él no eligió solo estos temas pictóri­
cos) quisieron llamar la atención sobre la resistencia del pueblo español a 
Napoleón, y subrayar la crueldad de su guardia en la represión. Hay que 
destacar que la mayoría de las composiciones grabadas o pintadas por 
otros artistas españoles muestran, sobre todo, la resistencia heroica en el 
Parque de Monteleón dirigida por dos bravos oficiales, Daoiz y Velarde. 

Volviendo a don Francisco de Goya, según los especialistas en unifor­
mes militares franceses, la interpretación realizada por el pintor aragonés 
es perfecta. ¿Cómo consiguió la información sobre el tema en 1814, pues­
to qué el ejército francés había abandonado Madrid en la primavera de 
1813? ¿Era este M. Posar, comisario en vestuario militar, que residía en 
casa de Goya desde enero de 1809, según las listas conservadas en el Ayun­
tamiento de Madrid, quién había ayudado a Goya? Hay que acordarse de 
que el pintor de Cámara del rey estaba acostumbrado a representar a las 
personalidades en uniforme de corte o militar, en donde el menor detalle 
significa un grado, con riguroso cuidadoll. 

¿Por qué Goya y sus comendatarios, -las Cortes y la Regencia?-, han 
elegido como lugar para la ejecución la Montaña del Príncipe Pío antes 
que los fosos del Prado o del Buen Suceso? Porque, según parece, el hecho 
de que el pelotón de ejecución pertenecía a la Guardia Imperial permitía 
el hacer un díptico anti-napoleónico con las escenas del 2 de mayo de 
1808. 

Debemos recordar, con fuerza, que fue Goya quien propuso en 1814 al 
Regente, el cardenal don Luís María de Borbón, «el perpetuar por medio 
del pincel las más notales y heroicas acciones o escenas de nuestra gloriosa 
insurrección contra el Tirano de Europa», es decir, contra Bonaparte. 
Pues, para Goya, era la resistencia de los españoles a la tiranía de Napoleón 
lo que en primer lugar se debía ilustrar, opinión por tanto compartida por 
el Cardenal Regente, ya que éste era el único Borbón de España (también 
de estirpe materna aragonesa) que desde los primeros tiempos de la inva­
sión había tomado una posición política totalmente contraria a la dinastía 
de los Bonaparte. Se puede pensar que el Cardenal y su entorno hayan 
escogido los dos sucesos en donde la Guardia Imperial estaba personal-

J. BATICLE: Gaya, Barcelona, 1995, p. 247. 

141 



Jeannine Baticle 

mente «alistada», los de los días 2 y 3 de Mayo, en la represión del motín, 
a fin de transformar estas obras de Goya en un «manifiesto» anti-Napoleó­
nico. Esto puede explicar porque el pintor no ha representado acciones 
en donde las tropas de linea francesas han luchado contra los sublevados 
españoles, tales como los batallones de infantería o de caballería a las 
órdenes del general Lefranc y del coronel de Montholon en la defensa del 
parque de Monteleón por los capitanes Daoiz y Velarde; aquí era un com­
bate entre militares franceses y españoles, hecho que no interesaba repre­
sentar a Goya. Lo que quería enseñar era el heroísmo gratuito del pueblo 
español, no el de los profesionales de la guerra. 

' 

Hemos continuado la investigación de este tema con Jesús María Alia y 
parece ser que la hipótesis que yo había adelantado en 1990, a propósito 
del lugar de la ejecución, no lejos del Palacio de Liria, estaría en vías de 
verificarse. De todos modos, en mayo de 1808 solo la Guardia Imperial 
estaba acantonada en Madrid, «intra-muros», sobre todo en el Palacio 
Real y en el Seminario de Nobles (hoy la calle de la Princesa). En cuanto a 
situar el lugar de ejecución en la Moncloa, esto parece difícilmente creí­
ble. No hay que olvidar que la posesión de la montaña del Príncipe Pío se 
terminaba los principios de la calle de Urquijo, antiguamente subida y a  la 
Puerta de San Bernardino, a partir de la cual comenzaba el territorio de la 
Moncloa. No se ve claro por qué el pelotón de ejecución habría hecho 
más de un kilómetro y 200 metros para fusilar a los prisioneros, puesto 
que más allá de la Casa del Príncipe Pío, calle de San Bernardino (hoy 
calle de la Princesa), existían profundos barrancos, -y ninguna vivienda 
en aquella época- donde se podían aislar sin dificultadl2. 

Para volver de nuevo al tema de la actitud de los contemporáneos de 
Goya hacia el invasor hay que acordarse que hoy se tiende a olvidar la sangre 
derramada en España durante la Guerra de la Independencia y los enormes 
sufrimientos del pueblo y del ejército francés, para glorificar al pueblo espa­
ñol que, solo en Europa, ha sido capaz de vencer al coloso Napoleón, el cual 
reconocería en Santa Elena que las causas de su derrota comenzaron con la 
expedición española, Goya, El Coloso, Madrid, Museo del Prado. 

No se tiene interés en disminuir a un enemigo al que se ha logrado ven­
cer. Sin embargo, Goya, un humanista de una clarividencia prodigiosa, es 
uno de los pocos hombres de su tiempo que comprendió que este caos trá­
gico y «disparatado» amenazaba con hacer perder al pueblo español la espe­

12 F . MARTÍNEZ DE LA TORRE Y José ASENS10: Plano de la Villa de Madrid, Madrid, 1800, pI. 
24, en donde se indican claramente los hoyos que rodeaban los jardines del Palacio de arriba 
del Príncipe Pi o, situado en la calle de San Bernardino, hoy calle de la Princesa. 

142 



Guerra»> 

Goya en J 808 en/Te Madrid y Zaragoza 

ranza en una vida mejor. Es por ello que los grabados de los «Desastres de la 
poseen todavía un tal renombre, pues su autor se atrevió a denun­

ciar las taras eternas de la Humanidad, dándoles un fabuloso impacto. 

Goya en Zaragoza 

El 24 de marzo de 1808, Fernando VII, al que su padre Carlos IV acaba­
ba de ceder su corona el día 19 de marzo, hacía una entrada triunfante en 
Madrid rodeado por una multitud en delirio que aclamaba al nuevo rey. 
El 30 de marzo de 1808, Gaya agradece a la Academia de San Fernando el 
haberle elegido para pintar el retrato del joven soberano. El solicita que 
Fernando VII pose ante él como lo había hecho su padre, y en prueba de 
su contento no desea recibir honorarios. Pero el rey le otorga, únicamen­
te, dos sesiones de tres cuartos de hora de trabajo, prometiéndole darle el 
tiempo necesario para la realización de su retrato a su regreso de Burgos 
donde el ingenuo Fernando VII creía que iba a encontrar a Napoleón. De 
hecho solo lo vería en Bayona para recibir la noticia de que había sido 
destronado en beneficio de su amado hermano Jose3. 

Después de la derrota de los franceses en Bailén, el rey José 1 abandonó 
Madrid el día 31 de julio de 1808, y los españoles, provisionalmente libera­
dos, crearon un nuevo gobierno, la llamada <<junta Central», al frente de 
la cual pusieron al viejo Floridablanca, y entre los diputados había perso­
nalidades destacadas como Jovellanos, el conde de Altamira o Francisco 
Palafox, hermano de José Palafox. 

Los franceses levantaron el Sitio de Zaragoza entre el 12 y el 14 de agos­
to de 1808. LaJunta Central inauguró su primera sesión en Aranjuez el día 
24 de septiembre de 1808, y Francisco Palafox asistió a ella. El 2 de octubre 
de 1808, Gaya escribe a la Academia de San Fernando para tratar el tema 
del retrato ecuestre de Fernando VII y concluye explicando que no ha 
podido asistir a su colocación porque ha sido llamado por don José Pala­
fax «para que vaya esta semana a Zaragoza a ver y examinar las ruinas de 
aquella ciudad, con el fin de pintar las glorias de aquellos naturales a lo 
que no puedo excusar por interesarme tanto a la gloria de mi Patria» (se 
sobre entiende, Zaragoza) 14. 

Por otro lado, en el Diario de Madrid del día 4 de octubre de 1808, Gaya 
figura entre los donantes de camisas y otros efectos para el ejército de Ara­

13 J. BATICLE, 1995, p. 216 . 

14 A. CAN ELLAS LÓPEZ: Francisco de Goya, Diploma/ario. Zaragoza, 1981, p. 362. 

143 



Jeannine Baticle 

gón con 21 varas de lienzo (alrededor de 17 metros), destinado para hacer 
vendas para las curas de los soldados. El anuncio se repite en la Gaceta de 

Madrid del 11 de octubre de 1808, cuando Goya se ha ido de Zaragozal5. El 
día 2 de octubre, que cayó en lunes, siendo por tanto el comienzo de la 
semana. Alcaide Ibieca, que publicó su Historia de los Sitios de Zaragoza en 
1831, dice que Goya llegó a su destino a finales de octubrel6. Eran necesa­
rios siete días habitualmente para ir de Madrid a Zaragoza (unos 340 kiló­
metros). Los datos auténticos sobre este detalle no se conocen. 

A comienzos de noviembre, Napoleón entraba en España acompañado 
por un ejército de 80.000 hombres, pensando que él solo podría vencer la 
resistencia del país al invasor. Las fuerzas francesas se habían dispersado 
desde el este de Castilla la Vieja hasta las fronteras de Aragón. El día 22 de 
noviembre, el general Lannes ganaba la batalla de Tudela (Navarra, a 78 

kilómetros al oeste de Zaragoza), que le abría el camino hacia la capital 
aragonesa (Castaños, el general español, se había retirado a Calatayud), el 
13 de diciembre se encuentra ante la vista de la capital aragonesa. El 4 de 
diciembre tuvo lugar la rendición de Madrid pero el 22 de diciembre 
Napoleón bruscamente abandonaba Chamartín para volver a Francia. 

El 20 de diciembre empezaba el terrible segundo Sitio de Zaragoza, 
donde cerca de 30.000 personas fallecieron, la mitad de la población de la 
ciudad. Se terminó en enero de 1809. José de Palafox, muy enfermo, fue 
hecho prisionero y enviado al castillo de Vincennes, próximo a París. 
Napoleón temía tanto la popularidad del héroe aragonés que le hizo apre­
sar con el apellido Mendoza a fin de que nadie supiera que el ilustre gene­
ral español se encontraba cerca de Parísl7. 

Volviendo a tratar de Goya se sabía que se había ido a Zaragoza con 
uno de sus discípulos, Gil Ranz, antiguo becario de la Academia de San 
Fernando, de 21 años, que era sobrino del librero madrileño Ranz. Goya 
tenía entonces 62 años y su sordera no le permitía emprender el viaje 
solo, tanto más cuanto que el camino de Madrid a Zaragoza, en octubre 
de 1808, era ya muy peligrosal8. Según el conde de Clermont Tonne­

15 A. ALC.AIDE IBIECA: Historia de los Sitios de Zaragoza, 1831, Tomo 11, p. 8.]. Baticle: Catalo­

gue de l'exposition Gaya, Le Haye, París. , 1970, nº 44. 
16 A. ALCAIDE ISIEC.A, 1831, p. 51. 

17 ]. R. AYMES: Le deportation sous le Prernier Ernpire. Les Espagnols en France (1808-1814), 
Paris, 1983, p. 217. 

18 E. LA FUENTE FERRARI: Antecedentes, coincidencias e influencias del Arte de Goya, Madrid, 
1947, p. 154. 

144 



Goya en 1808 entre Madrid y Zaragoza 

rrel", desde el otoño de 1808 hasta comienzos de diciembre, todos los 
rezagados del ejército del mariscal Ney habían sido masacrados por 
los campesinos en el camino principal de Zaragoza a Madrid. Por esto, 
obligatoriamente, a lo largo de su viaje a Aragón, Gaya tuvo que ser testi­
go presencial de escenas atroces. El relato de su viaje con Gil Ranz ha 
sido descrito por el hUo de éste, también grabador. 

¿Cuando y cómo Gaya hizo este viaje? Antes de recordar los escasos tes­
timonios, es necesario recurrir a los pocos documentos que parecen pro­
bar que el maestro estuvo ausente de Madrid durante el invierno de 1808 a 
1809. 

Primero. Su nombre aparece en el registro de su barrio como que había 
prestado juramento al rey José el día 13 de diciembre de 1808, pero la fir­
ma que atraviesa la página es la de Francisco Gaya y no Francisco de Gaya, 
como él escribía siempre. Georges Demerson, que descubrió este docu­
mento, no verificó si la firma era autógrafa y, desgraciadamente, este regis­
tro ha desaparecido. Hay que señalar que muchos de los madrileños se 
habían sustraído de prestar juramento, haciendo firmar el registro por 
unos comparsas20. 

Segundo. Gaya no firmó el I de marzo de 1809 el juramento al rey José, 
al que estaban sometidos los académicos, y el 27 de febrero de 1809 él esta­
ba ausente cuando tuvo lugar la reunión extraordinaria de la Academia de 
San Fernando, presidida por Hervas, yerno del mariscal Duroc21• y el 15 de 
febrero de ese mismo año un decreto del rey José I exigía que todos los 
funcionarios españoles ausentes se reintegraran a sus puestos bajo la pena 
de confiscación de sus bienes. En 1814 la Jefatura de Correos, favorable a 
Gaya, dirá que el pintor había regresado a Madrid (en 1809) ante el ruego 
de sus hUos para evitar el secuestro de sus bienes22. 

Tercero. Gaya escribe el 5 de mayo de 1809 a Munárriz, el secretario de la 
Academia de San Fernando, diciéndole que él ha resuelto «el oficio de V.S., 
durante su ausencia de esta Corte, fechado el 8 de noviembre (de 1808) por 
el que le hacía saber la decisión de la Academia por el cuadro que de su 
orden había ejecutado». El acababa de ser avisado por la portera. Enton­
ces si había recibido durante su ausencia una carta escrita seis meses antes 

G. DE CLERMONT TONNERRE: L 'ex/Jedition d' Espagne (1808-1811), Paris, 1983, p. 215. 
�o Georges DEMERSON: «Goya en 1808 no vivía en la Puerta del Sol», A. E. A. , 1957, p. 181. 

21 F. J. SÁNCI-IEZ CANTÓN, Discursos, Madrid, 1928, p. 16. 

22 Valentín DE SAMBRICIO: TaPices de Goya, Madrid, 1948, nº 258, p. CLlI, 

145 



Jeannine Baticle 

y no responde a ella hasta mayo de 1809, debió de estar ausente de Madrid, 
en efecto, durante el invierno de 1808-180923. Se poseen solo dos testimo­
nios contemporáneos sobre este viaje. 

Así, por ejemplo, el del hijo de Ranz que asegura que Gaya se había 
refugiado en Renales (provincia de Guadalajara, al sur de Sigüenza), pue­
blo natal del joven artista, distante unos 140 kilómetros al oeste de Zarago­
za. También el del Jefe de Correos en 1814 que asegura que Gaya se había 
refugiado en Piedrahita (provincia de Ávila), dominio del duque de Alba, 
en la sierra de Gredas, a unos 400 kilómetros de Zaragoza, pero por cami­
nos montañosos difíciles de recorrer. 

Ustedes ven, pues, que sería preciso continuar las investigaciones en 
archivos privados o públicos sobre este tema. El testimonio aportado por 
Alcaide Ibieca a propósito del refugio de Gaya en Fuendetodos (Zarago­
za) precisa verificarse. 

Qué es lo que Gaya ha visto en Zaragoza? Un solo testimonio contem­
poráneo, el del Diario Español, de Lady Holland, esposa de Lord Holland, 
el amigo de Jovellanos. (El segundo viaje de Holland a España tuvo lugar 
de noviembre de 1808 a julio de 1809)24. Ella había estado en España dos 
veces. Fue el general Doyle quién le había informado a propósito de Gaya. 
Ella escribe en su diario, con fecha de 29 de abril de 1809, las lineas siguien­
tes: «En su habitación (la de José Palafox) había varios dibujos hechos por 
el celebrado Gaya que había ido desde Madrid para ver las ruinas de Zara­
goza; estos dibujos y uno de la famosa heroína (Agustina de Aragón) tam­
bién por Gaya, fueron cortados y destruidos por los sables de los oficiales 
franceses cuando Palafox yació moribundo en su lecho» (página 314)25. 

¿De qué manera el general Doyle había obtenido esta información? 

Otro testimonio publicado en 1830 por un aragonés, Agustín Alcaide 
Ibieca en su obra Los Sitios de Zaragoza ... l808, l809, exigiría ser revisado, 
pues Alcaide Ibieca fue acusado seguidamente de haber cometido muchas 
equivocaciones, pero él es uno de los pocos autores que habla de Gaya: 
«Apenas se levantó el primer sitio, nos dice, el General Palafox llamó al 
célebre aragonés Don Francisco de Goya ... que llegó a Zaragoza a últimos 
de octubre de 1808 y formo, aunque precipitadamente, dos bocetos de las 
primeras ruinas, figurando en uno de ellos el hecho de arrastrar en el 

2'\ A. CAN ELLAS LórEZ: Francisco de Goya, Diplomatario. Zaragoza, 1981, n" 229, p. 363. 

24 The Spanish ¡oumal of Elisabeth Lady Holland, Londres, 1910, p. 324-325. 

25 ¡dem. 

146 



Gaya en J 808 entre Madrid y Zaragoza 

choque del cuatro de agosto (cuando Gaya no estaba en Zaragoza) por la 
calle del Coso, los cadáveres franceses» .. 26 Alcaide Ibieca cuenta después 
que Gaya se había refugiado en Fuendetodos a fines de noviembre y que 
«para evitar un compromiso los cubrió (a los bocetos) con un baño que des­
pués no pudo quitar». ¿Donde encontró este dato? Sería necesario el 
investigar también este tema. 

Se puede imaginar la desesperación de Francisco de Gaya al llegar a 
Zaragoza y recorrer las ruinas de los más hermosos templos del oeste de la 
ciudad. He aquí algunas vistas de Gálvez y de Brambila particularmente 
aterradoras: Ruina del Seminario, Ruina del interior del Hospital General, 
Ruina del Hospital General, Ruina del Monasterio de Santa Engracia27. Se 
comprende que estas visiones apocalípticas hayan afectado a Gaya profun­
damente y, como poseía el privilegio excepcional de poder expresar su 
indignación en la plancha de grabar, encontró los temas apropiados para 
acusar, en los Desastres de la Guerra, de una manera indeleble y para los 
siglos futuros, la locura ciega de los seres humanos en tiempos de guerra. 
Supo revelar con un trazo, un punto, una actitud, un gesto, los resortes 
secretos de la vanidad, de la ignorancia y de la crueldad humanas, con la 
perspicacia diabólica de un doctor Freud. Porque Gaya que apreciaba la 
buena comida, el encanto de la infancia, las mujeres hermosas, los juegos, 
se transformó con la Guerra de la Independencia en psiquiatra, observan­
do las motivaciones asesinas en el corazón de algunos hombres, y fue el 
denunciante implacable de los crímenes cometidos en tiempos de guerra. 

Para eso habéis nacido, dice en el «Desastre» número 12 que representa 
un montón de hombres muertos. Caridad, exclama en el número 27 que 
muestra un osario en el que han sido arrojados cuerpos desnudos. 

Un reciente reportaje de la Televisión francesa sobre los campos de 
concentración de la Segunda Guerra Mundial, donde horribles y gordas 
mujeres uniformadas, arrojaban cadáveres desnudos y descarnados en una 
fosa común con una perfecta indiferencia, se habrían convertido con la 
pluma de Gaya en un vengativo reproche sobre la monstruosa estupidez 
de los verdugos. 

Y el mundo entero lo recordaría ... 

Si Gaya reaccionó tan violentamente frente a los horrores de la guerra 
es porque amaba apasionadamente la vida. Ya lo he dicho antes. Solo 

26 A. ALCAIDE IBIECA, 1831, p. 51. 

27 Ruinas de Zaragoza, Fernando BRAMBILLA,Juan GÁLVEZ, Grabadores. 1814, 10 estampas. 

147 



Jeannine Baticle 

deseo, para demostrarlo y como conclusión, a manera de antítesis, mos­
trar el maravilloso retrato de un niño aragonés, Luis Maria de Cistué, pinta­
do en 1791, a la edad de dos años y medio28• Adulto se convertiría en un 
héroe de la Guerra de la Independencia. y según un dicho popular, ...  
«En Zaragoza había sido todo ... menos Arzobispo». 

Así era Goya: podía pasar del encanto y de la pureza de la infancia a la 
sombra negra de los adultos, en tiempos de guerra. Con la misma verdad y 
la misma potencia emocional en los dos casos. 

28 Este retrato se encuentra en una colección particular en París. Expuesto en la expo­
sición Gaya 250 aniversario, Madrid, Museo del Prado, 1996, nº 78. 

148 



GOYA y LA ICONOGRAFÍA BARROCA 

ROSA LáPEZ TORRIJoS 

Este año, en que se conmemora el doscientos cincuenta aniversario del 
nacimiento de Goya y esta ocasión, la celebración del acontecimiento en 
su tierra natal, nos brindan la oportunidad de tratar algún aspecto nuevo 
del arte de nuestro pintor. Esto, en el caso de Goya, con tantísima histo­
riografía de renovación constante, resulta en principio más bien difícil, 
aunque también es cierto que la riquísima personalidad del pintor arago­
nés nos sorprende cada día con nuevas posibilidades. 

Dicho esto, parece un tanto extraño elegir precisamente el título de 
iconografía barroca en relación con el pintor más moderno de su tiempo, 
precursor en una sola vida de gran parte de los movimientos artísticos de 
los siglos XIX y XX, ¿no es verdad? 

El propósito que nos guía no es insistir en su formación dentro del 
barroco, ni señalar reminiscencias de modelos o temas, sino ver a través 
de unas pocas obras vinculadas a la iconografía barroca, la evolución y la 
transformación del lenguaje artístico realizada por parte de Goya. 

Para ello hemos elegido dos temas que Goya trata muy raramente, la 
alegoría y la mitología, en ocasiones muy íntimamente relacionados. Aun­
que la alegoría es ciertamente muy antigua, fue codificada y utilizada 
ampliamente en el barroco, por lo que hoy centrará nuestra atención y 
nos servirá para comprobar como Goya, que no simpatizaba con el tema, 
empieza utilizando esta vieja iconografía con el sentido barroco y acaba 
modificando las formas y el significado de su lenguaje. 

La posición de Goya ante este tema, es muy importante para compren­
der el cambio de lenguaje que dará paso al arte moderno y el papel que 
desempeña Goya en este cambio. 

Comencemos recordando brevemente lo que opinaba sobre la alegoría 

un contemporáneo de Goya, Diego Rejón de Silva, académico honorario 

149 



Rosa López Torrijos 

de San Fernando desde 1780 y consiliario desde 1787, quien en 1786 
publica su poema: La Pintura. Poema didáctico en tres cantos y dice a propósi­
to de la alegoría: «La Alegoría en la Pintura es la representación de un ser 
abstracto, de la Justicia, la Fortaleza, la Envidia, &c. o de una cosa inani­
mada como la España, un Río, &c. por medio de una figura humana ... [y 
en] algunos Templos, y Edificios públicos ... son tan abundantes las Alego­
rías, y tan oscuras, que más parecen enigmas, que otra cosa» l. 

Así pues para los ilustrados con tem poráneos de Gaya, las alegorías 
eran más bien productos inútiles de la imaginación, que ni se comprendían 
ni era provechoso interesarse por ellas, coincidiendo así con la posición 
oficial de la cultura neoclásica. Esto se opinaba mientras Gaya estaba ya en 
la Corte y comenzaba a cosechar sus primeros éxitos. ¿Pero cuál fue el pri­
mer contacto de Gaya con este tema? 

La primera obra segura de nuestro pintor, en relación con el mundo 
antiguo y con presencia importante de alegorías fue el cuadro de Aníbal 
cruzando los Alpes, (fig. 1) realizado en Italia para el concurso convocado 
por la Academia de Parma en 1770. Como es sabido, el tema fue propues­
to por la Academia como pintura de historia, y Gaya, después de partici­
par en el concurso envió el cuadro a España, donde se intentó localizar la 
obra largos años sin resultados. 

En 1984 fue dado a conocer el boceto correspondiente en el que apa­
rece, en primer plano, una alegoría interpretada como la del río Po, según 
las indicaciones que Ripa da en su Iconología para representar la Lombar­
día (hombre con cabeza de toro y urna que vierte agua)2. 

Diez años más tarde, en 19 94, se dio conocer en el Museo del Prado, el 
original tan buscado y que apareció finalmente en una colección españo­
la. La exposición pública del cuadro y el estudio publicado por Jesús 
Urrea, autor del hallazgo, nos permiten ahora precisar más la iconografía 
de esta primera obra alegórica de GoyaZ. 

Edición facsímil, Murcia 1985, nota VIII, pp. 129-130. También se muestra su opinión 
en su Diccionario de las Bellas Artes, publicado en 1788 -edición facsímil, Murcia 1985- don­
de no incluye la palabra alegoría, aunque cita en algunos casos a Palomino que tan profusa­
mente trata de ella. 

José Manuel ARNÁIZ y José Rogelio BUENOÍA. «Aportaciones el Goya joven», A. E. A. 
1984, pp. 169-176, donde señalaban esta figura como la del dios Marte, opinión rectificada 
después en Goyajoven ... ob. cit., p. 83, nO 17. 

Para todo lo relativo al hallazgo, historia y bibliografía sobre el cuadro en cuestión 
puede verse: Jesús URREA, «El Aníbal de Goya reencontrado» en El Cuaderno Italiano -1770-

1786. Los orígenes del arte de Goya [Madrid] 1994 pp. 41-52. Nosotros nos limitamos en este 
momento al estudio de las figuras relacionadas con el tema de este trabajo. 

150 



Gaya y la iconografía barroca 

En primer plano se aprecia con mayor nitidez que en el boceto la ale­

goría del río Po, representada según el texto de Ripa. Más en el centro 

aparece Aníbal acompañado de una figura alada y coronada, que repre­

senta al Genio, siguiendo también el texto de Ripa, más arriba, al fondo 

de la composición podemos ver una figura femenina que no aparece en el 

boceto. Se trata de una alegoría de la Fortuna, con sus atributos caracterís­

ticos: rueda, corona de laurel y cornucopia, tal y como indica Ripa igual­

mente, el significado de este personaje es «que la Fortuna hace triunfar a 

quien se le antoja". 

Así pues t-res de las cuatro figuras principales de este cuadro de Goya 

son alegorías y sus imágenes están formadas siguiendo el manual de 

Ripa, el más utilizado por los pintores desde su primera edición ilustrada 

de 1603. 

Goya, joven entonces y deseoso de obtener un premio que le daría 

fama y categoría, procura cuidadosamente en esta obra adaptarse a las 

normas del concurso y asegurar la precisión de sus alegorías. 

Las normas del concurso indicaban que Aníbal debería ir acompañado 

de un genio que le cogiese de la mano mientras contemplaba de lejos los 

campos de Italia, y tanto en el boceto como en el cuadro, aparecen clara­

mente el genio y la alegoría del río Po, en representación de Italia por ser 

el más importante del país. 

La convocatoria añadía también que <<los ojos y todo el rostro de Aní­

bal debían manifestar la alegría interna y la confianza en las próximas vic­

torias», para lo cual, Goya cambió los trofeos caídos del boceto, por la 

imagen de la Fortuna en el cielo, identificándola así con la «vittrice militar 
fortuna» que había indicado Frugoni, inspirador del texto académico. 

Tenemos pues en esta primera obra segura de Goya, un despliegue de 

alegorías interpretadas según la tradición barroca y recogidas en el texto 

más famoso del siglo XVI!. 

De esta etapa italiana son también las dos primeras obras mitológicas 

que conocemos de Goya, fechadas en 1771 y publicadas por Milicua en 

1954\ el Sacrificio a Vesta y el Sacrificio a Pan. Ambas son de pequeño for­

mato y lógicamente responderían a una demanda habitual en el neoclasi­

cismo romano y representaron para Goya un producto de fácil venta. 

Sus medidas e iconografía hacen suponer que fueron concebidas como 

pareja. 

«Anotaciones al Goyajoven», Paragone, 1954, n" 53, pp. 5-28. 

151 



Rosa López Torrijas 

Gaya se basó para estas dos obras en modelos ajenos, usados también 
por otros artistas contemporáneos como Loir, por lo que posiblemente 
Gaya se adaptó en este caso al gusto de la clientela. 

En el año 1994 se dio a conocer también el llamado «cuaderno italia­
no» de Gaya", obra de gran valor para conocer la actividad del pintor 
durante estos primeros años. En el cuaderno aparecen apuntes y estudios 
para algunos cuadros como el Aníbal, pero hay un dibujo (fig. 2) que nos 
parece importante testimonio de la postura de Gaya ante lo clásico. La 
imagen ocupa dos páginas del cuaderno y muestra dos figuras separadas y 
unas palabras escritas por el pintor, que en nuestra opinión se deben 
transcribir como sigue: «Puertas de Xano Trastiber[e?] no son los que tie­
nen la [bocca della verit<i] »6. 

La figura de la derecha, interpretada como un mascarón clásico corres­
ponde en realidad a la popular imagen llamada «Bocca della verit<i», colo­
cada en el atrio de la iglesia de Santa María in Cosmedin de Roma, no 
lejos del arco de Jano. 

Aunque se trata de un relieve romano, la imagen es famosa más bien 
por las connotaciones populares que le han dado nombre, y su carácter 
expresionista atrajo sin duda al pintor -que sin embargo no incluye en el 
cuaderno ninguna imagen del arco romano tan cercano, aunque sí deja 
constancia de su localización. El texto escrito por Gaya finaliza con una 
imagen, a modo de <Keroglífico» : «puertas [en plural pues como se recor­
dará el arco de Jano tiene cuatro vertientes y por tanto cuatro arcos o 
puertas] de Xano [escrito con x como Exipto y Xavi en el mismo cuader­
no], trastiber [aunque no está realmente en el famoso barrio romano del 
Trastevere] no son los que tienen la [bocca della verita dibujada] » .  

Así pues, en esta etapa italiana, en la que Gaya emplea la alegoría y la 
mitología al uso del barroco, no es el célebre arco romano lo que interesa 
a Gaya sino la máscara gesticulante, lo que prueba que sus verdaderos 
intereses no coinciden con los temas que se ve obligado a representar. 

Pero es estando ya en Madrid, en 1784, cuando Gaya vuelve a abordar 
el tema mitológico y lo hace de una manera muy distinta a la del Sacrificio 
de Vesta. 

Se presentó en la exposición del Museo del Prado Gaya, el caPricho y la invención y a él 
se dedicó después la exposición El Cuaderno Italiano 1770-1786. Los orígenes del arte de Gaya, 

con motivo de la cual fue publicada también la edición facsímil del mismo y un primer estu­
dio y transcripción de notas realizado por Manuela MENA MARQUÉS. 

La transcripción dada anteriormente es la siguiente: "Puertas de L trans Trastiber 
naso [tras] los q.e tienen [las bocas abiertas]», MENA ob. cit., p. 61. 

152 



Gaya y la iconografía barroca 

En este año firma y fecha Goya el cuadro de Hércules y Onfala (fig. 3). El 
formato sigue siendo pequeño pero la forma de abordar la mitología es 
totalmente diferente a las obras anteriores y el cuadro, en este caso, consti­
tuye un rarísimo ejemplo del tratamiento burlesco de la mitología en la pin­
tura espaI'iola. 

El tema de la fábula burlesca, en lo que se refiere a nuestra literatura 
fue tratado con amplitud por Cossí07. 

El cuadro corresponde a la época en que Goya comienza a consolidar 
su posición en la Corte, cuando ha pintado ya el retrato de Floridablanca 
y ha retratado al infante don Luis y a su familia en Arenas de San Pedro. 
En este año de 1784 pasa Goya su segunda temporada en Arenas trabajan­
do de nuevo para el infante y poco después, en 1785, el duque de Osuna 
paga al pintor los primeros retratos hechos por Goya para esta familia. En 
este mismo 1785 Goya es nombrado teniente director de pintura de la 
Academia de San Fernando. 

Se desconocen las circunstancias del encargo y el nombre del comiten­
te del Hércules. 

El tema de Hércules y Onfala ha sido aprovechado desde la antigüedad 
para simbolizar los peligros del sometimiento masculino a la mujer y para 
reir abiertamente de la situación afeminada del hombre cuando cae bajo 
el poder de la mujer8• El tema y el atuendo del héroe son pues utilizados 
para tratar burlonamente la mitología clásica tal y como aparece tratada 
en obras literarias de la época, conocidas en el entorno de Goya, por lo 
que vamos a fijarnos en dos de ellas. 

José María de Cossío, Fábulas rnitológicas en España, Madrid 1952. 

En el propio siglo XVIII tenemos un ejemplo sorprendente de esta iconografía en la 
propuesta que el padre SARMIENTO hace, en 1749, para la decoración de las doce esquinas de 
las cuatro torres al comenzar el cuerpo segundo del Palacio Real Nuevo de Madrid. Entre las 
numerosas alternativas que da el benedictino para una decoración basada en el número 
doce incluye, , «si se quisiesen adornos mytológicos», los doce trabajos de Hércules, e indica: 
«Pero si en lugar de alguna de las 12 dichas [hazatiasJ, se quisiese poner una que divierta, no 
la ay mas propia que la de poner a Hércules hilando, con su rueca en la cinta y el huso entre 
los dedos. Esto alude a quando vestido de mujer estaba entre las damas de Omphale, hilando 
con ellas. y si la clava haze de rueca será mas divertido el objeto. No importa que esto no aya 
sido hazatia, sino vilipendio de las que avia hecho. Si en esto no se conoze el valor de Hércu­
les, se representa lo que puede el Amor» (apud Conrado Morterero «Documentos del Padre 
Sarmiento para el adorno exterior del Palacio Real de Madrid», Reales Sitios, 1972, pp. 66-67). 
No obstante, la «seriedad» de esta propuesta viene contestada por el comentario que el pro­
pio Sarmiento hace a propósito de los trofeos que se han de poner a los reyes o héroes de la 
antigüedad, para lo cual, dice, «es preciso huir de todo trofeo militar moderno; pues sería 
una mamarrachada, y aún mayor que la de ver a Hércules hilando, verle rodeado de piezas y 
de arcabuzes o fusiles» (ibidern, p. 58). 

153 



Rosa López Torrijos 

La primera está en relación con los duques de Osuna y sobre ella pose­
emos algunos datos importantes. Se trata de la Vida, Trabaxos y Aventuras 
de Hércules thebano, Hixo de júpiter, y Alcmena, compuesta en seguidillas por 
don Ventura Rexon de Silva en el año de 1765. 

Esta obra manuscrita, una de cuyas copias (la de la Biblioteca Nacio­
nal) procede de la colección del duque de Osuna nos cuenta en 47 hojas 
la gestación, nacimiento y principales hechos de Hércules, del que dice: 
«también se llamó Alcídes,! nombre más blando,! y siéndolo, no impor­
ta,! que no esté usado;! y assí con flema/ en uso hede ponerle,! pues 
tuvo Rueca,,9. 

El autor canta burlonamente las hazañas del héroe y entre ellas cuenta 
su matrimonio con Deyanira y después su enamoramiento de Onfala: «En 
fin, como fastidian/ las posesiones/ se cansó nuestro Alcídes/ de su con­
sorte:»/ / «A Onfala aspira,! no por ser más hermosa,! por ser distinta./ El 
cariño, que a Onfala/ tubo, fue tanto,! que jamas fino Amante/ pareció 
esclabo.// Assí lo creo,! pues quanto hizo por ella/ todo fue yerro.// Dexó 
con Ygnominia/ ciaba, y saetas,! tomando por sus Armas/ el uso, y rueca:». 

Aquí el episodio se presenta no como consecuencia de la esclavitud del 
héroe que había sido comprado por Onfala, sino como ejemplo del vaivén 
amoroso de Hércules, quien después se enamora de Iole y de otras muchas, 
viviendo siempre por ello bajo el poder de las mujeres, a quienes entrega 
sus atributos masculinos (armas) y de quienes recibe los femeninos (vas­
quiña y aguja de coser): «También a Iole quiso/ con ansia grande,! y a 
otras mili, cuyos nombres/ nadie los save;! / Ni el supo de ellas,! porque 
las conocía/ sin conocerlas/ / La gran Piel del Hemeo,! que se vestía,! 
consiguieron la dege/ por sus basquiñas». 

Ante estos hechos su esposa Deyanira, interviene y le entrega la camisa 
que le diera a ella el centauro Neso, creyendo que al ponérsela olvidaría a 
las otras mujeres y Hércules al ponérsela muere abrasado, destruido una 
vez más por el poder de las mujeres sobre él. 

Pero además esta obra literaria nos sirve como testimonio del gusto de 
la nobleza por lo plebeyo y de las relaciones entre nobles y literatos. 

En el mismo volumen figuran otros versos remitiendo la letra de una 
tonadilla a la Sra. Condesa de BenaventelO es decir, a la futura duquesa de 
Arcos y de Osuna. 

Ms. 10952, pp. 8 Y v. 
10 Fo!. 93. 

154 



«Nunca 

Gaya y la iconografía barroca 

Ahora bien ¿quién era el autor de poema tan próximo al espíritu del 
cuadro de Gaya que estudiamos? 

Como el propio manuscrito indica, la obra fue compuesta por don 
Ventura Rejón de Silva, padre de Diego Antonio Rejón, citado al comien­
zo de este estudio. Es por tanto lógico deducir, apoyándonos además en 
su correspondencia con la nobleza, que formaba parte del mundillo litera­
rio madrileño en la década de los 80, cuando Gaya realiza su pintura mito­
lógica. 

Su hijo estaba casado con la marquesa de la Real Clemencia, quien en 
1787, se integró en la recién creada Junta de Damas de la Real Sociedad 
Económica de Madrid, que presidió la duquesa de Benavente (Osuna) 
entre 1787 y 1790 Y que tanta importancia tuvo para el trabajo de las muje­
res ilustradasll. 

La opinión del hijo sobre estos temas es muy diferente a la del padre, 
como queda reflejada en los siguientes versos: «Con asunto sagrado/ 

Jamás profano asunto irá mezclado,! Ni en tabla que presente/ Pasage 
relativo al Chistianismo/ Ficciones se pondrán del Gentilismo/ Del mismo 
modo la razón ordena/ Que en verdadera Historia no se inviente/ De 
Fábula episodio impertinente/ Con pretexto de hacerla más amena;/ 
¿Pues a quien gustará vér confundido/ Con lo real y cierto lo fingido?12 

mientras en otros se incluyen recomendaciones que, indirectamente, 
prueban la intención declaradamente burlesca de una imagen como la 
representada por Gaya en su Hércules y Onfala: al Héroe famoso/ 
El Pintor vestirá como si fuese/ Agraciada doncella,/ A quien siempre se 
adapta lo vistoso/ De un color delicado como ella»II. 

No obstante, nada sabemos de contactos directos entre Rejón y Gaya. 

La segunda obra literaria que vamos a examinar corresponde al teatro 
y en ella encontraremos datos de gran interés, por cuanto se refieren 
también al personaje y a la fábula que Gaya representó en el lienzo que 
estudiamos. 

II Allí se debatían temas típicos de la ilustración como la educación, la justicia social y 
la economía, y específicos de la mujer como la educación femenina, las cárceles de mujeres, 
los niños abandonados. También se impartían clases de educación física y se proporcionaron 

las primeras vacunas infantiles. (Véase Paula de DEMERSON Maria Francisca de Sales Portocarrero 
(Condesa de Montijo). Una figura de la Ilustración, Madrid 1975). 

12 La Pintura, ob. cit., p. 46. 

1 I Ibídem, pp. 67-68. 

155 



Rosa López Torrijas 

Se trata de una obra de Antonio de Zamora, el cual, aunque murió en 
1728, gozó de amplia difusión en todo el siglo. Sus obras se representaron 
frecuentemente en los teatrillos de la nobleza madrileñal4 a lo largo del 
siglo XVIII. 

Como es sabido, algunas obras de Zamora sirvieron de inspiración a 
pinturas de Goya, por ejemplo, El Hechizado por fuerza, No hay plazo que 

no se cumPla ni deuda que no se pague, y convidado de Piedra y den tro de su 
producción encontramos precisamente una zarzuela nueva titulada 
Matarse por no morirse y el Hércules Furente 15, que se conserva manuscrita 
en la Biblioteca Nacional, y por ello tal vez su texto es poco conocido 
actualmente. 

La obra1o muestra un curioso enredo entre Hércules y Deyanira a causa 
de las amantes del primero, que provocan los celos de su esposa y el final 
trágico del marido. En la zarzuela no se cita a Onfala por lo que es Iole 
solamente la causa de la mudanza de naturaleza de Hércules, «usando 
rueca y vastidof». Deyanira confiesa sus sospechas a la maga Nefile, quien, 
utilizando su poder, hace reflejar en un espejo mágico el encuentro de 
Iole y Hércules. Ambos están en «un gavineto ricamente adornado y en él 
sobre una almohada Iole, en cuyo regazo estará Hércules con algunas cin­
tas en el pelo y una Rueca en la mano y damas en pie». En ese momento 
Hércules declara su amor a Iole por encima de Deyanira y la amante le 
responde: "Porque veas como pago/ esa fineza desfruta/ las flores demi 
regazo/ otra vez». Ante esta evidencia Deyanira enfurece y Nefile le entre­
ga una banda que una vez puesta por Hércules le hará volver al amor de 
su esposa. Al regreso de Hércules, éste niega sus amoríos y Deyanira le 
entrega la banda de Nefile que abrasa al marido y queda cumplida así la 
venganza del centauro Neso, hermano de la maga Nefile17• 

14 Recuérdese que la propia duquesa de Benavente era muy aficionada a las representa­
ciones, tenía un teatrillo en su casa, del cual eran asiduos Tomás de [riarte, Moratín, Don 
Ramón de la Cruz y protegía a cantantes, actores y actrices como La Tirana, Isidro Máiquez, 
etc. (Véase Condesa de Yebes, ob. cit.). 

15 Está recogida por Vicente GARcíA DE LA HUERTA (Theal'ro Hes/laño!. Catálogo alPhabetico 
de las comedias ... , Madrid, 1785), la cita MESONERO ROMANOS en la B. A. E. (Dramáticos posterio­
res a Lope de Vega), Madrid, 1859 y Cayetano Alberto de la BARRERA (Catálogo bibliográfico del 
Teatm Antigu.o Español, desde sus orígenes hasta mediados del siglo XVIII, Madrid, 1860). 

lo El título de Hércules furente recuerda el Hércu.les Furens de Séneca, sin duda conoci­
do por los autores del siglo XVIII, en esta obra aparece travestido solamente Hércules pero la 
causa de ello es Onfala que, sin embargo, no aparece en la obra de Zamora. 

li El manuscrito es el 16373 y proviene de la colección Durán, el mayor coleccionista 
de teatro conocido y en parte contemporáneo a Goya, aunque muere en 1862. Aunque este 
texto pudiera hacer pensar en la banda roja que Hércules tiene en el cuadro de Goya, en la 

156 



mujeres 

Goya y Ir¡ iconografía balToca 

Tanto el Hércules furente de Zamora como el Hércules Tebano de Rejón, 
fueron conocidos en las reuniones literarias madrileñas contemporáneas a 
Goya y nos muestran elementos que sirven para esclarecer la pintura de 
que tratamos ahora. 

Hércules aparece transformado en antihéroe, en un soldado popu­
lar y aventurero, sometido a las mujeres, quienes se apropian de sus 
armas y le imponen ropas y tareas vejatorias para el hombre. Así en el 
cuadro de Goya aparecen dos mujeres, una con la espada en sus manos 
y otra que observa la falda y la costura de Hércules. Estas dos mujeres 
pueden ser Iole y Onfala, que aparecen juntas en el poema de Rejón. 
En este caso, el cuadro expondría de una manera muy sutil, la causa 
última de la situación del héroe: el estuche que la segunda mujer man­
tiene entre sus piernas y del que surge el hilo que centra la atención 
del hombre. 

La fábula goyesca sería pues un buen testimonio del rechazo racionalis­
ta a la "ficción» de la mitología clásica y a su utilización como ejemplo 
moral, mostrando a través de la burla el «antiejemplo». 

La noticia más antigua que tenemos sobre los propietarios del cuadro 
lo cita en casa del Marqués de la Torrecilla. La marquesa aparece entre las 
fundadoras de la Junta de Damas de la Real Sociedad Económica de 
Madrid, que presidía la duquesa de Benavente y de la que era secretaria la 
condesa de Montijo y miembro también la marquesa de la Real Clemen­
cia, esposa de Rejón, citada anteriormentel8. 

La marquesa de la Torrecilla era amiga de la condesa de Montijo, cuyo 
salón era frecuentado por Jovellanos, Mazarredo, Vargas Ponce -todos 
ellos retratados por Goya- y sin duda el propio pintor, a quien la condesa 
«celebraba a boca llena» al decir de Vargas Poncel9. 

El Hércules goyesco es de fecha muy temprana, cuando el pintor tiene 
sus primeros contactos con la nobleza y con los ilustrados, no obstante es 

obra que comentamos sólo le es entregada por Deyanira en casa e inmediatamente después 
de ponérsela comienza su locura que finaliza en la muerte. 

18 Es también una buena representante del círculo de ilustradas por su actitud 
y actividades dentro de las tareas sociales de laJunta. Muriójoven, en 1797, y una hija suya 
fue miembro honorario de la Academia de San Fernando por ser pintora. Véase DEMERSON, 
ob. cit., especialmente pp. 365-368. 

19 Apud DEMERSON ob. cit., p. 114. Recuérdese también que Goya hizo, hacia 1804, los 
retratos de tres hijos suyos, entre ellos el de la marquesa de Villafranca, pintora, que está en 
el Museo del Prado. De sus amigos, el primer retratado por Goya es Mazarredo y esta obra es 
contemporánea al cuadro de Hércules. 

157 



Rosa López Torrijos 

en estos salones, en sus lecturas y representaciones, donde hay que buscar 
la fuente literaria, el significado y el encargo del cuadro de Goya. 

Unos años después de terminar el Hércules aparecen las dos primeras 
pinturas de Goya mencionadas específicamente como alegorías, las cono­
cemos sólo por la cita que de ellas hace el pintor al extender recibo de su 
cobro. Se menciona como "dos cuadros alegóricos a Zaragoza», valorados 
en 900 reales y pagados por el Ayuntamiento de la ciudad a Goya, en 
febrero de 17932°. De ellas no hay más noticias, por lo que no podemos 
opinar sobre las imágenes representadas por Goya en estas dos primeras y 
específicas alegorías. Nadie las ha vuelto a citar y sería muy interesante ras­
trear un poco esta noticia. 

La tercera mitología que vamos a tratar es la de Psique y Cupido, atribui­
da mayoritariamente a Goya, realizada hacia 1800, aunque tiene unas 
características muy peculiares. 

Al tratar de esta obra siempre se subraya un cierto neoclasicismo en el 
aspecto formal y una técnica más prieta que en otras obras contemporáneas. 
Igualmente es notorio el parecido que tiene la Psique con la maja pintada 
por esos mismos años para Godoy, en cuyo gabinete interior estaba «en 
compañía de varias Venus», como la de Velázquez, regalo de la duquesa 
de Alba21 y quizás en ello esté la clave de esta mitología que ciertamente se 
hizo con intenciones muy determinadas, hoy por hoy difíciles de precisar, 
mientras no sepamos quien fue realmente la modelo de ambos cuadros 
(Gassier sugiere que podría ser Pepita Trudó amante de Godoy) y para 
quien fue hecha la Psique. 

Se ha supuesto que el cuadro fuera hecho realmente por el pintor para 
sí mismo, como alegoría de una situación personaF2. Nosotros opinamos 
que habría que dirigir la atención más bien hacia el entorno del cliente de 
la «maja». Debió ser un encargo preciso, dada la poca inclinación «natu­
ral» de Goya hacia la mitología y dadas también las rigideces que aparecen 
en la pintura como siguiendo indicaciones muy detalladas del cliente. 

20 Francisco de Coya. DiPloma/ano, Zaragoza, 1981, p. 313. 

21 PARDO CANALÍS, ob. cit., La visita fue realizada entre otros por Ceán, y su noticia está 
extraída de las notas de los Diarios de GONZÁLEZ DE SEPÚLVEDA. 

22 Así opina BUENDÍA en Colección Cambó, Madrid, 1990, pp. 392-401, n" 43. Reciente­
mente Alcalá Flecha ha señalado como posible fuente iconográfica para esta pintura una de 
las ilustraciones de las Metamorfosis de Ovidio, en edición francesa de París 1768 y española 
de Madrid, 1805 ("Nuevas fuentes compositivas de la obra de Goya», Boletín del Museo del Pra­
do, 1991, pp. 63-70). El grabado original sería obra de Massard y el que realizó las planchas 
para la edición española fue José Assensio y Torres. 

158 



Gaya y la iconografía barroca 

Más tarde, en 1810, realiza Goya una de sus alegorías más famosas por 
muchos motivos. Se trata del cuadro conocido como Alegoría de Madrid, 

(fig. 4) aunque en realidad fue encargado como retrato del rey José 1, 

retrato que Goya transformó, en una gran alegoría y que la historia con­
servó como tal, haciendo desaparecer el retrato real. 

La pintura le fue encargada a Goya en 1810 por recomendación de 
Tadeo Bravo de Rivero y encargo del Ayuntamiento de Madrid2>. 

En 1806, Goya había retratado a Bravo de Rivero y en 1808 había cola­
borado en la decoración de la fachada de su casa de don Tadeo, con moti­
vo de la proclamación de Fernando VII. La decoración, al decir de la Gace­

ta consistió, entre otras cosas, en una representación de la «fidelidad lime­
ña24, la que en un medallón tenía el retrato del rey». Esta relación sirvió 
probablemente para encargar a nuestro artista el retrato real, en el que 
mantuvo la idea de la decoración dedicada en 1808 a Fernando VII, ya que 
en ambos aparece una alegoría femenina (la Fidelidad o Madrid) y un 
retrato del rey (Fernando VII o José I), lo que hace suponer el éxito de la 
fórmula empleada en 1808, bien por sugerencia del propio D. Tadeo, 
bien por indicación de Goya. 

Al parecer, la ausencia del rey José y el contar sólo con una estampa de 
medio perfil grabada en Roma como modelo, determinaron al pintor a 
componer la gran alegoría. 

No obstante se puede recordar que Goya, retratista por excelencia, 
debió encontrarse muy comprometido para realizar tal obra y muy a dis­
gusto con ella para volcarse en la alegoría y relegar el retrato. 

El esquema compositivo de unas figuras alegóricas presentando el retra­
to de un personaje dentro de un pequeño óvalo era habitual en el arte del 
siglo XVIII. Así pues, podemos decir que Goya seleccionó en este cuadro 
dos de los temas más alejados de su producción habitual y por supuesto, de 
su gusto e «inclinación»: el retrato en medallón y las grandes alegorías, lo 
que puede explicarse por un deseo expreso del pintor de diluir la imagen 
del rey francés entre grandes alegorías que constituyen el objeto principal 
del cuadro, aunque también pudiera ser una imposición de don Tadeo. 

Así pues, el retrato del rey francés es una de las obras de iconografía 
más barroca: mujer con corona, escudo de la ciudad y perro a sus pies, 

2> PÉREZ V GONZÁLEZ, apud Gaya y la constitu.ción de 1812, ob. cit., p. 86. 

24 Don Tadeo provenía de Lima. Breves noticias biográficas de él da GLENDINNING en 
«Goya's Patrons», Apollo, 1981, p. 246. 

159 



Rosa LÓ!Jez Torrijos 

representación de la fiel y coronada villa de Madrid, ángeles o genios sos­
teniendo el retrato real y genios alados con trompeta y con corona de lau­
rel y olivo representando la Fama y la Victoria respectivamente. Todas son 
imágenes recogidas y recomendadas por Ripa en su celebrada Iconología. 

Es importante retener la imagen de esta Alegoría de Madrid para revisar 
el segundo gran cuadro alegórico de Goya, interpretado generalmente 
como España, Tiempo e Historia (fig. 5). 

El cuadro está en el Museo de Estocolmo y consta de tres figuras: Tiem­
po e Historia, interpretadas según la iconografía barroca recogida por 
Ripa y una figura femenina, protagonista sin duda alguna, e interpretada 
como España, la Filosofía o la Constitución25• 

La primera interpretación -España- es la más antigua. Se la dio 
Yriarte, en su Gaya de 1867, el autor habla de «L 'Espagne écrivant son histoi­

re» y Viñaza lo traduce cuando la menciona en su Gaya de 188726• La segun­
da es de Nordstrom y la tercera nos interesa especialmente porque puede 
explicar la actitud positiva e implicada del pintor hacia esta obra. 

Como se recordará, además de la pintura hay dos dibujos y un boceto 
en relación con este tema. 

Sayre estudió todos ellos al ocuparse de este cuadro y parte primero de 
la tradicional relación entre el Tiempo y la Historia, y el Tiempo y la Ver­
dad, citando ejemplos en grabados de 1696 y 1713, analizando indepen­
dientemente los distintos elementos del cuadro de Goya: luz, reloj de are­
na, cetro, vestido y libro y relacionándolos con otros dibujos el propio pin­
tor y con las distintas constituciones españolas de la época, propone final­
mente el título de Adopción de la Constitución de 1812 por España. Es decir, 
la pintura sería una alegoría de la constitución española en la que se resal­
ta su bondad, luz, verdad y libertad, y la importancia del momento histórico 
de su adopción. 

Veamos ahora que postura tomó Goya ante esta alegoría. 

El cuadro consta de tres personajes, dos de ellos, Tiempo e Historia, 
siguen la iconografía de tiempos clásicos, divulgada en el barroco a partir 
de los modelos de Ripa. Goya los aprovecha simplificando al máximo su 

2" Soria (<<Goya·s Allegories of Fac and Fiction» B. M., 1948, p. 196-200), Nordstróm 

Coya, Saturno y melancolíar. Estudio sob,·e el arte de Coya, Madrid, 1989 y Sayre, «Gaya. Un 
momento en el tiempo» En Coya y la Constitución de 1812, Madrid, 1982, respectivamente. 

26 SÁNCHEZ CANTÓN en su estudio de este cuadro (<<La elaboración de un cuadro de 
Gaya» A. E. A. 1945, pp. 301-307) lo interpreta como España ante la Historia, que escribe sus fas­
tos, mientras el Tiempo, que no puede de/enene, la invita a seguirle. 

160 



Gaya y la iconografía barroca 

apariencia y atributos, es decir, adoptando un lenguaje claro y sencillo, 
como recomendaban los neoclásicos27• El tercer personaje es, una alegoría 
nueva, que Goya debió inventar. Para ello elige una personificación feme­
nina en la que reúne características como juventud, luz, blancura y liber­
tad; le dota de dos atributos: un cetro (símbolo de la soberanía y por ello 
dado tradicionalmente al rey) y un libro (Constitución). Esta figura ocupa 
además el lugar de la Verdad en el cuadro pequeño de Boston y en cierto 
modo hereda también parte de su significado. 

Pero además de esto hay un elemento simbólico muy importante que 
ha pasado hasta ahora desapercibido -que sepamos- y es el árbol que el 
pintor coloca detrás de la figura central femenina2R• Se trata de un árbol 
recién cortado que está cayendo y puede verse uno de sus bordes inferio­
res unido aún a la tierra. Este elemento ocupa en el cuadro de Estocolmo 
el mismo lugar que ocupan, en el boceto de Boston, la oscuridad y las aves 
nocturnas. Así pues, ambas imágenes -oscuridad y árbol derribado­
representan dos momentos del pasado, superados por la luz del presente 
que inaugura una nueva era. 

En el boceto aparece la Verdad triunfando sobre la oscuridad al final 
de los tiempos, según marca el reloj de arena vacío en la parte superior. 
En la pintura de Estocolmo asistimos al nacimiento de una nueva España, 
según marca el reloj lleno en la parte superior, caracterizada por la Cons­
titución (libro en la mano) y la Soberanía (cetro), que acaba con un pasa­
do de oscurantismo (árbol que se acaba de cortar) y la Historia subraya la 
importancia de este momento, colocando el libro del pasado bajo su pie. 

La imagen se puede referir pues a los principios del liberalismo, que 
impusieron la soberanía nacional en la Constitución de 1812 por lo que el 
cetro corresponde a España y no a la monarquía, razón por la que la figura 
no tiene corona. Sabemos que los liberales usaron en sus discursos en las 
Cortes de Cádiz imágenes parecidas a la representada por Goya, y así por 
ejemplo, refiriéndose a la abolición de la propiedad vinculada, hablaron de 
suprimirla «arrancando de raíz el árbol que produce tan amargos frutos,, 29. 

27 Sobre este aspecto véase Rosa LÓPEZ TORRIJOS «Coya, el lenguaje alegórico y el mun­

do clásico. Sus primeras obras», A. E. A., 1995, pp. 165-177. 

28 Yo lo hice constar en mi estudio «Coyas fórhallande till allegorin och den klassiska 
varlden», en Goya, Estocolmo, 1994, pp. 31-43. 

29 La frase es citada por Raymond CARR en España 1808-1939, Barcelona, 1978, p. 108. 

En este mismo capítulo se trata de la posición de conservadores y patriotas liberales sobre 
temas como la soberanía popular -defendida igualmente por los liberales- y del papel 
de la nación y la monarquía, temas todos ellos estrechamente relacionados con el cuadro de 

que tratamos y ampliamente debatidos en la cortes de Cádiz. 

161 



Rosa LÓ!Jez Tonijos 

Así pues en el cuadro de Gaya aparece la España constitucional frente 
a la España absolutista y monárquica. En el cuadro hay figuras y elementos 
de la iconografía tradicional barroca, como el Tiempo y la Historia el 
cetro para indicar la soberanía, el árbol cortado, imagen habitual tanto en 
la retórica como en la plástica barroca, cuando se trata el tema de la muer­
te y presente por consiguiente en libros y estampas referidos a esta icono­
grafía. Todo este conocimiento antiguo de Gaya está aquí, no obstante 
con un significado nuevo, más relacionado con los hechos contemporáneos 
que con el código iconográfico del pasado pasado. 

Aunque no sabemos para quien se hizo esta obraJo, suponemos que se 
creó en torno a la proclamación de la Constitución de 1812. Las primeras 
noticias que tenemos de ella son las de Yriarte en 1867, en esa fecha él la 
vio en Cádiz, en casa del cónsul austríaco. 

A falta de otros datos, recordemos que Gaya retrató a varios personajes 
que destacaron como políticos liberales defensores de la Constitución de 
1812. Por ejemplo, Vargas Ponce, Ramón de Posada y Soto, Antonio Por­
cel y sobre todo, Evaristo Pérez de Castro, académico de San Fernando, 
defensor de la libertad de prensa en las Cortes de Cádiz en 1810, posee­
dor de varias obras de Gaya -entre ellas tres pinturas con temas de la 
guerra de la independencia-, él mismo pintor, y a quien se ha sugerido 
como posible inspirador de algunas obras de Goya31• 

Recordemos además que en Cádiz no solamente estuvieron escritores y 
políticos liberales sino también gran parte de la nobleza de ideas progre­
sistas, muchos de ellos relacionados con Gaya, como los condes de Altami­
ra, el duque de Híjar y sobre todo la condesa-duquesa de Benavente32 y sus 
hijos, que tan importante papel tuvieron en estos años y en el futuro libe­
ralismo, y cuya hija ]oaquina heredó, por su matrimonio, relaciones fami­
liares con Austria33• 

30 Recuérdese que la suposición de Gudiol corno hecha, junto a la Alegoda de la Poesía, 
para el palacio de Godoy, no se ve corroborada por las citas en el palacio del Príncipe de la 
Paz y es rechazada actualmente. Corno en el caso de la Alegoría de Mad,id, el conocimiento de 
la personalidad del cliente tal vez nos ayudaría a saber el peso que éste tuvo en la invención 
de la alegoría. 

:11 Nigel GlENDINNING, «Arte e ilustración en el círculo de Gaya» en Goya y el espiritu de 
la Ilustración, Madrid, [1980]. pp. 73-88. 

32 Todos ellos aparecen en el padrón de Cádiz de 1813. Sobre la actividad política y 
social de la ciudad en esos años y la presencia de refugiados en la misma puede verse: Ramón 
SOlÍS, El Cádiz de las Corles. La vida en la ciudad en los años de I8lD a 1813, [Madrid]. 1987. 

33 Cabe recordar a este respecto que joaquina estaba casada con el marqués de Santa 
Cruz, hijo de una austríaca -Mariana Waldstein retratada también por Gaya en 1798- y 

162 



Goya y la iconografía barroca 

Así pues en la alegoría relativa a Madrid y en la alegoría de la España 
constitucional tenemos un resumen perfecto de la postura de Goya ante 
este tema. En la primera se muestra lejano y utiliza mecánicamente un 
lenguaje barroco. En la segunda se muestra comprometido y cuidadoso en 
plasmar un significado que en aquel momento tenía que ver con vivencias 
y sentimientos muy importantes en la vida personal y colectiva, así pues 
Goya utiliza elementos del lenguaje tradicional junto a otros de la vida 
contemporánea creando un nuevo tipo de expresión alegórica. 

La alegoría que aparece en el cuadro de Estocolmo, debió ser tan del 
agrado de Goya que posiblemente volvió a utilizarla -como ha señalado 
Sayre también- en el retrato de Fernando VII (fig. 6) hecho para el ayunta­
miento de Santander en 1814. 

El Concejo cántabro al hacer el encargo especifica que «[El rey] debe­
rá tener la mano apoyada sobre el pedestal de una estatua de España coro­
nada de laurel y estarán en este pedestal el cetro, corona y manto: al pie 
un león con cadenas rotas en las garras»34. 

Las alegorías precisadas en el encargo -España heroica, atributos de 
la realeza y libertad obtenida- fueron respetadas por el pintor, pero la 
figura de España, coronada de laurel, tiene no obstante el pecho semides­
cubierto y los brazos extendidos al igual que la figura de Estocolmo, aun­
que las manos están colocadas de tal forma que sólo aquellos que conocie­
ran la obra anterior pudieran establecer claramente la relación con la 
España constitucional, suprimida por el rey pocos meses antes, pero pre­
sente siempre en el ánimo de Goya. Además de esto, la estatua de España 
está colocada sobre un pedestal, donde vemos media cabeza de perfil, 
dentro de una moldura circular como en las medallas antiguas. La cabeza 
no se menciona en las condiciones del encargo y por tanto sería interesan­
te saber su Goya quiso significar algo especial con esta cabeza. 

De momento lo único que sabemos, en que en 1812 se fundió una 
medalla conmemorativa de la Constitución de Cádiz, en la que aparece 
Fernando VII de perfil y coronado de laurel, a la manera de los emperado­
res romanos. En ella se dice que es rey de las Españas «por la gracia de 
Dios y de la Constitución». La imagen que aparece en esta medalla corres­
ponde a Fernando VIljoven e imberbe, con su perfil característico -nariz 
redondeada y barbilla muy recta- y en el reverso hay una alegoría de 

cuya familia había ostentado la embajada de España en Viena. Sobre Mariana de Waldstein 
puede verse: Jeannine BATICLE, "Le portrait de la Marquise de Santa Cruz par Gaya», Revue 
du LouvTe, 1977, pp. 153-163. 

34 Apud Goya y la constitución de 1812, ob. cit., p. 88. 

163 




Rosa L6pez Torrijos 

España y América sosteniendo ambos mundos el libro de la Constitución, 
sobre el que aparece una estrella refulgente35• 

¿Podría ser que el pintor quisiera dar aquí una nueva cita constitu­
cional convenientemente enmascarada dada la fecha de realización del 
cuadro? 

Las últimas pinturas mitológicas hechas por Goya corresponden a la 
obra realizada entre 1820 y 1822, en las paredes de su casa junto al río 
Manzanares. En ellas representa a Saturno y las Parcas. 

Saturno (fig. 7) está pintado en la planta baja de la casa y acompaña 
posiblemente de Judit, el Aquelarre, la Romería de San Isidro, Leocadia, Dos vie­

jos comiendo y Dos frailes. 

Saturno había sido utilizado por Goya en ocasiones anteriores como 
alegoría del Tiempo, pero ahora aparece en una de las acciones más pecu­
liares de su historia: devorando a su hijo. 

Yriarte, al describir las pinturas de la casa de Goya lo cita como una 
«escena de canibalismo», pues es ésta la impresión que da al contemplar­
la36• En realidad podemos considerar el Saturno más como antecedente de 
la «alegoría real» de Courbet (El taller del pintor) que como consecuente de la 
mitología alegorizada del barroco. 

Las Parcas (fig. 8) aparecen representadas en la sala del primer piso, 
junto al Perro en la arena, el Duelo a garrotazos, La lectura, Dos mujeres y un 

hombre, Paseo del Santo Oficio y Asmodea. 

Las Parcas del mundo clásico, Cloto, Láquesis y Atropos, presidían res­
pectivamente el nacimiento, la vida y la muerte del hombre, hilando, 
tejiendo y cortando el hilo de su vida. 

Las Parcas de Goya expresan el poder absoluto del destino por encima 
de la voluntad del hombre. Éste, maniatado y de espaldas aparece someti­

35 La medalla fue obra de Félix Sagau, realizada en 1812. Puede verse reproducida, 

anverso y reverso, junto a amplias referencias históricas y bibliográficas en el artículo de 

Javier GIMENO, «Las medallas constitucionales de 1820" Goya, 1988, pp. 62-67. 

36 Años antes, hacia 1797, Goya había realizado un dibujo sobre el mismo tema, el lla­

mado Brujo saturniano, en el que aparece el viejo personaje devorando a uno de sus hijos 

mientras otro aguarda su turno. Esto indica que era un tema antiguo en el interés de Goya 

que ahora plasma definitivamente en las pinturas de su casa. Como ha señalado repetida­

mente la historiografía, en la colección real existía el famoso Saturno de Rubens (Prado), que 

Goya sin duda conocía, y que muestra también una imagen realista y terrible, aunque de 
carácter distinto. Sobre este tema y el conjunto de las pinturas negras, en relación con la 

melancolía, véase el estudio que realiza Nordstróm (ob. cit.), pp. 222-263. 

164 



Gaya y la iconografía barroca 

do a las Parcas que, con aspecto de brujas, le consideran objeto de sus 
prácticas y de su capricho al disponer del hilo de su vida. 

En este caso las imágenes de la mitología clásica están utilizadas como 
expresión de una experiencia humana histórica y cruel que se relaciona 
con el resto de las imágenes de la quinta del Manzanares. El significado 
parcial de estas obras -la iconografía- es fácil de descifrar, pero el de 

conjunto -la iconografía- hay que buscarlo ya en un nuevo tipo de len­
guaje más difícil de interpretar. 

Con el examen de estas pinturas de tema alegórico y mitológico pode­
mos ver como Goya utiliza la alegoría con un sentido barroco de exalta­

ción de valores establecidos y como dos obras muestran el cambio, la Ale­

goría de Madrid, última destinada a persuadir y a glorificar con un lenguaje 
barroco y la España constitucional, destinada a mostrar, explicar y justificar 
unos valores modernos y minoritarios, y que por ello introduce ya nuevos 
elementos de lenguaje extraídos de la historia contemporánea. 

Finalmente las imágenes representadas en el ciclo de las pinturas 
negras serían testimonio ya de la ruptura definitiva con el lenguaje alegó­
rico anterior, al cortar toda referencia a significados trascendentes y gene­

ralizados y al renunciar al uso de un código común. Sería así el fin del des­

pliegue barroco para persuadir y el comienzo del subjetivismo moderno. 

165 



1 

991 


°SdrtlY sal OpUVZTU:J lvq}uy °1 



891 

'9 "[fA OPUVU,.1iJd 

7vuoz:m¡Z¡SUOJ 
V1jvrfsy V] ap vpo2;r¡V 'C;; 

SO{woJ, zar/97 vsoy 



Coya y la iconografía barroca 

7. Saturno. 

8. Las Parcas. 

169 





GOYA, LOS CAPRICHOS 

Y EL TEATRO DE SOMBRAS CHINESCAS' 

JUAN MIGUEL SERRERA 

El estudio de las fuentes del lenguaje icónico de Goya está dando gran­
des resultados. Siguiendo esa linea de investigación, en este trabajo se 
relacionarán sus Caprichos con el fascinante, mágico y variopinto mundo 
del teatro de sombras chinescas, en el que además de las representaciones 
que le daban nombre se ofrecían las más diversas actuaciones, ya que, de 
hecho, compendiaba la casi totalidad de las diversiones populares de la 
época. 

Esas asociaciones vendrán a sumarse a las planteadas por quienes se 
han adentrado en el estudio de las tradiciones carnavalescas como origen 
del lenguaje icónico de Goya y a las establecidas por quienes, al estudiar 

las relaciones entre el pintor de Fuendetodos y el teatro de su época, han 
insistido en las conexiones con el llamado «teatro de figurón» l. Pero sobre 
todo, se sumarán a las que Priscilla E. Muller fuó entre las Pinturas Negras y 
las truculentas y espectaculares fantasmagorías de Robertson2• Sin su estu­
dio difícilmente se podrían haber escrito estas páginas, a través de las cua-

Este trabajo se publicó por primera vez, con ligeras variantes, en Caprichos de Fmncisco 
de Gaya. Una aproximación y tres estudios, Madrid, 1996 , pp. 83-112. 

Sobre las relaciones entre Goya y el mundo carnavalesco, cfr. GLENDINNING, Nigel: 
"So me versions of Carnival: Goya and Alas", Studies in Modem Spanish Lilemture and A,·t p"esen­
led to Helen F. Granl, Londres, 1972 , págs. 65-78. Asimismo, LORENZO DE MÁRQUEZ, Teresa: 

"Tradiciones carnavalescas en el lenguaje icónico de Goya", Goya y el espíritu de la Iluslmción, 
Madrid, 1988 , pp. 99-109. 

MULLER, Priscilla E.: Goya's "Black" Painlings. Truth and Reason in Lighl and Liberty, 
Nueva York, 1984. 

171 



Juan Miguel Serrera 

les se intentará, no obstante, poner de relieve que las conexiones entre 
Goya y esos artilugios son anteriores a la llegada de Robertson a Madrid 
en 1821, teniendo su origen en el teatro de sombras chinescas, de gran 
raigambre en el Madrid de la segunda mitad del siglo XVIII. 

La pujanza de ese teatro se dio, sobre todo, en las ciudades, cuyos 
habitantes, en especial los de los sectores más privilegiados, buscaban por 
todos los medios divertirse, como atestigua Jovellanos al decir que "las 
clases pudientes, que viven de lo suyo, que huelgan todos los días, o que 
al menos destinan alguna parte a la recreación y al ocio, difícilmente 
podrán pasar sin espectáculos, singularmente en las grandes poblacio­
nes»3. El teatro de sombras chinescas formaba parte de esos espectáculos, 
especialmente atacados por Jovellanos en su Memoria para el arreglo de la 
policía de los espectáculos y diversiones públicas, y sobre su origen en España, 
encargada por el Consejo de Castilla en 1786 y leída en la Academia de la 
Historia en 1796. En ella arremete contra ese tipo de obras, cuya prohibi­
ción propone diciendo: «Para mejorar la educación del pueblo, otra 
reforma parece mas necesaria, y es la de aquella parte plebeya de nuestra 
escena que pertenece al cómico bajo o grosero, en la cual los errores y las 
licencias han entrado mas de tropel». Y continua diciendo: «Acaso fuera 
mejor desterrar enteramente de nuestra escena un género expuesto de 
suyo á la corrupción y á la bajeza, é incapaz de instruir y elevar el ánimo 
de los ciudadanos. Acaso deberían desaparecer con él los títeres y mata­
chines, los pallazos, arlequines y graciosos del baile de cuerda, las linter­
nas mágicas y totilimundis, y otras invenciones, que aunque inocentes en 
sí, están depravadas y corrompidas por sus torpes accidentes». Pero por 
mucho que lo deseara, Jovellanos era consciente de que no sería fácil aca­
bar con esas manifestaciones, admitiéndolo así al señalar que «si parecie­
se duro privar al pueblo de estos entretenimientos, que por baratos y sen­
cillos son peculiarmente suyos, púrguense á lo menos de cuanto puede 
dañarle y abatirle»4. 

Con o sin esas purgas -más bien sin ellas-, ese tipo de teatro siguió 
vigente, contribuyendo al éxito que el montaje y coste fuera, como el mis­
mo Jovellanos advierte, sencillo y barato; que no le afectara los reiterados 
decretos de supresión del teatro; que pudiera llevarse a cabo en Cuares­
ma, época en la que estaban prohibidas las convencionales representacio­
nes teatrales, y, sobre todo, que estuviera fuertemente arraigado en los 

DE]OVELLANOS, Caspar Melchor, "Obras públicas e inéditas" BAE, vol. 46, Madrid, 
1963, p. 16. 

Idern, págs. 496-497. 

172 



Gaya, los caprichos y elll!atro de somiYras chinescas 

gustos de todo tipo de público. De hecho, pese a los intentos reformistas 

de Jovellanos, la España de las Luces fue en buena medida la España de 

las sombras chinescas, contribuyendo esa aparente contradicción a confi­

gurar el verdadero panorama de la España de la Ilustración. 

El llamado teatro de sombras chinescas estaba en manos de extranje­

ros, sobre todo de franceses y alemanes, cuya llegada se vio favorecida gra­

cias a la política aperturista de Carlos UI. Dada la idiosincrasia de ese tipo 

de espectáculos, el idioma nunca fue un problema, pues quienes los ponían 

en escena se comunicaban a través de canciones, danzas, pantomimas,jue­

gos acrobáticos y de las propias representaciones de sombras chinescas. 

Como ejemplo se puede tomar la compañía del alemán Josef Brunn, estu­

diada por Varey y de la que aquí se aportan algunos datos, extraídos del 

proceso judicial que sufrió durante su estancia en Sevilla en 17795• 

Procedente de Francia e Inglaterra, entró en España por El Ferrol en 

agosto de 1778, actuando a continuación en La Coruña, en Santiago de 

Compostela, en Madrid, donde trabajó desde principios de 1779, en Sevilla, 

en la que actuó desde ell de septiembre hasta finales de diciembre de 1779, 

y en Valencia, ciudad en la que montó su farsa durante los meses de enero y 

febrero de 1780, documentándose de nuevo su presencia en Madrid en 1784 

y 1787. 

La compañía la formaban nueve personas, a las que en cada ciudad se 

sumaban un número no determinado de hombres, sobre los que posible­

mente recaerían los trabajos no artísticos. Al director, Josef Brunn, se le 

cita en el auto procesal incoado en Sevilla en 1779 como «Maquinista de 

sombras chinescas para diversión del público y otras habilidades de alam­

bre», mencionándosele en otras ciudades como «farsante» y «de ejercicio 

volatín». Su trabajo, además de dirigir la compañía, consistía en bailar 

sobre el alambre, siendo el italiano Pedro quien bailaba sobre la maroma, 
cantaba, tocaba el violín y hacía de payaso. Del inglés Bartolomé Mur se 

dice que cantaba en su idioma natal, en español y en francés, no indicán­

dose los cometidos artísticos del alemán Simón Uber y de su mujer, del 

también alemán Juan Plasentini, del francés Josef Vatrin y de la gallega 

Josefa. Sí se sabe cuál era el de aquel que se cita como «El carbonero», ya 

que bajo ese nombre trabajaba uno de los más famosos acróbatas españo­

les del momento. 

Acerca de la citada compaúía y, en general, sobre el teatro de sombras chinescas en 
España, efr. VAREY, J. E.: Los títeres y otras diversiones populares de Madrid. 1758-1840. Estudio y 

documentos, Londres, 1972. Del mismo autor, efr. Los títeres en CatalU1ia en el siglo XIX, Barcelo­

na, 1960. 

173 



Juan Miguel Serrera 

En Sevilla instaló su teatro en el patio de una casa del céntrico barrio 
de El Salvador. Brunn la arrendó por cuatro meses, corriendo a su costa el 
montaje de las estructuras de madera sobre las que se sentaba el público 
-cuya trabazón no debía afectar a los muros y columnas- y comprome­
tiéndose a reparar los daños que ocasionara la máquina6• En otras ciuda­
des las representaciones tenían lugar en teatros, llegando a coexistir en el 
Madrid de Goya hasta tres dedicados a acoger esos espectáculos, localiza­
dos, respectivamente, en las calles de Preciados, las Veneras y del Duque 
de Alba7• El tamaño de la máquina que generaba el foco de luz 9aproxi­
madamente 3,89 m de alto por 3,33 de ancho y 1,94 fondo- se puede 
establecer gracias a las del cajón con ruedas en que se llevaba la del teatro 
de Teodoro Bianqui, que trabaja en Madrid en 1783. En el de Brunn, cua­
tro hombres sentados delante de la máquina manejaban las figuras que 
daban cuerpo a la historia, cuyas recortadas sombras se proyectaban sobre 
una pantalla de lienzo encerado, delante de la cual se situaba el públicd. 

En los intermedios los miembros de la compañía ejecutaban sus otras 
habilidades. Cantaban, bailaban, hacían pantomimas, ejecutaban números 
acrobáticos y danzaban sobre la escalera, el alambre, la maroma y la cuer­
da floja, acabando las representaciones con fuegos artificiales. De hecho, 
el teatro de sombras chinescas ofrecía las más variadas actuaciones, entre 
las que, en ocasiones, también se incluían las protagonizadas por la linter­
na mágica. En realidad compendiaba la casi totalidad de las denostadas 

ARCHIVO HISTÓRICO PROVINCIAL, Sevilla. Archivo Audiencia Provincial de Sevilla. Sec­

ción Histórica. Legajo núm. 491, folios 25-44 v. La casa se localizaba en el número 18 de la 
calle de La Carpintería, figurando en el contrato de arrendamiento como fiador de Brunn el 
pintor Pedro Guillén. Pese a haberlo firmado elIde septiembre, el 20 de ese mismo mes los 
propietarios intentaron rescindirlo, basándose en que, según ellos, el montaje del entarima­
do había datiado la estructura de la casa. El dictamen pericial lo emitieron Juan Romero, 

citado como Maestro del Cabildo de la Ciudad, y Bernardino Afanador, descrito como Maes­

tro Alarife de Sevilla. Resuelto el sumario a favor de Brunn, a las motivaciones aducidas 

debieron sumarse otras de índole coyuntural, en concreto las referidas a la fuerte campatia 
contra el teatro dominante por entonces en Sevilla, en donde fue expresamente prohibido el 

30 de marzo de 1779. Al respecto, cfr. Aguilar Pitial, Francisco: Sevilla y el teatro en el siglo 
XVIII, Oviedo, 1974, págs. 161 Y 23l. 

MuÑoz ROCA-TALLADA, Carmen. Condesa de Yebes: La Condesa-Duquesa de Benaven/e. 
Una vida en unas cartas, Madrid, 1955, pág. 84. 

Sobre el teatro de sombras chinescas existe una muy amplia bibliografía. De especial 
interés son los siguientes estudios: ALBERT: Les /éiilres d'ornbres chinoises, París, 1896; LEGARDE, 

Emile: Ombres chinoises, París, 1900; BORDAT, DENIS y BOUCROT, Francois: Les lhéiilres d'ornbres. 

His/oire el lechniques, París, 1956; REMISE, J., REMISE, P. y VAN DE WALLE, R.: Magie lumineuse. Du 

/héiilre d'ornbres á la lan/eme rnagique, Tours, 1979; Théiilres d'ombres. Tradilion el rnodernilé, estu­
dios dirigidos por Stathis Damianakos, París, 1986, y BADIOU, Maryse:L 'ombra i la manoneta o 
les figures deis déus, Barcelona, 1988. 

174 



Coya, los caprichos y el teatro de sombras chinescas 

por Jovellanos. Sólo quedaban fuera de su ámbito los títeres, aunque hay 
que señalar que la temática de las obras no difería mucho y que también 
se acompañaban de cantos, bailes, pantomimas y juegos acrobáticos. 

A pesar de que Jovellanos parece señalar que este tipo de teatro gusta­
ba sólo al pueblo, la verdad es que interesaba a todo tipo de público, 
incluso a los miembros de la Familia Real. Así lo manifestaban las compa­
ñías en sus carteles, entre otros en el que distribuyó por Sevilla en 1777 la 
compañía de volatines de un tal Romano, que especificaba venía de 
Madrid, en donde había trabajado delante de las «Personas Reales». De 
igual suerte se anunció en 1778 en Sevilla la compañía del «maquinista» 

Juan Manuel Martínez, cuyos integrantes llevaban a cabo pantomimas, bai­
les de cuerda y juegos «fisicos y matemáticos», estos últimos posiblemente 
ejecutados por medio de la llamada linterna mágica9• En su caso se decía 
que había actuado ante el Infante Don Luis de Borbón, por esas fechas en 
Arenas de San Pedro, a donde Goya iría en 1783 y 1784\0. Del valor que las 
compañías daban a esas representaciones da fe el empeño que Brunn 
puso en 1779 para actuar delante de Carlos III. A tal fin dirigió un memo­
rial al Conde de Floridablanca en el que, entre otros méritos, aducía 
haber puesto en escena sus obras delante del rey de Francia. Al memorial 
sumó una carta de recomendación de la Condesa-Duquesa de Benavente, 
a pesar de la cual Brunn no consiguió su propósito, ya que, según Florida­
blanca, el rey había «manifestado repugnancia a toda especie de espectá­
culo teatra¡", excepción hecha de los juegos de manosll• 

Aunque Brunn no consiguió por entonces actuar ante Carlos I1I, 

su intento pone de manifiesto que el tipo de teatro que hacía interesaba 
también a la Corte, como así lo evidencia que hubiera involucrado en su 
intento a la Condesa-Duquesa de Benavente, una de las grandes figuras 
del Madrid carolino y destacada representante de la Ilustración española. 
Su casa era centro de intelectuales y artistas y a  sus tertulias asistían, entre 
otros, Iriarte, Moratín, Ramón de la Cruz y, posiblemente, Goya. En el tea­
trillo de su palacio se daban conciertos y se representaban comedias, en 
las que a veces trabajaban ella y sus amigos. Interesada como su marido, el 
IX Duque de Osuna, por las artes y las letras, protegió a numerosos artis­
tas, entre otros Goya y Brunn, quien es más que posible que montara en el 

Con relación a la historia de la Linterna Mágica, de la que existen tratados publica­
dos ya a mediados del siglo XVII, cfr. BERCER, Jürgen: "Die Projektion. Anmerkungen zur 
Geschichte der Laterna Magica", Laterna Magica. Vergnügen, Belehrung, Unterhaltung. Der Projek­

tionskünstler Paul Hoffmann, Frankfurt, 1981, págs. 29-54. 
lO ACUll-AR PIÑAL, Francisco: Sevilla y el teatro, op. cit, págs. ]32-]34. 

II VAREY,j. E.: Los títeres, op. cit, págs. 30 Y 46-47. 

175 



Juan Miguel Serrera 

teatrillo palaciego su espectáculo de sombras chinescasl2• Teniendo en 
cuenta que a partir de 1785 Goya entra en contacto con los Duques de 
Osuna, es probable que asistiera a algunas de esas sesiones, sobre todo a 
las que Brunn pudo haber montado en 1787. No obstante, para vincular a 
Goya con el teatro de sombras chinescas no hay por qué forzar los aconte­
cimientos ni relacionarlo de forma casi exclusiva con la compañía de 
Brunn, cuya trayectoria se ha seguido sólo a título de ejemplo. Atraído por 
todas las manifestaciones humanas, fueran o no de índole artística, no hay 
dudas de que tras llegar a Madrid a finales de 1774 asistiría a esos espectá­
culos, con los que posiblemente estaría familiarizado desde su más tem­
prana infancia. 

Inmerso a partir de entonces en un círculo de amigos interesados tan­
to por las artes y la letras como por el progreso científico y las innovacio­
nes técnicas, es fácil entender que se sintiera seducido por los espectácu­
los en los que intervenían artilugios mecánicos. Dada su natural curiosi­
dad, es más que posible que se adentrara en el estudio de las cámaras 
oscuras -muy populares en la época13 -, las linternas mágicas, los tutili­
mundis, los títeres y el teatro de sombras chinescas. Igualmente, se sentiría 
fascinado por el arte y técnica de las siluetas, en su momento cargado de 
significado crítico -el que generaban las pipas y puños de bastones en 
forma de cabeza de grandes personajes-, y esotérico, ya que por entonces 
se creía que a partir del estudio del perfil de una persona se podía cono­
cer su destino; argumento éste que quizás explique la forma cómo Goya 
presenta al hermano menor de Carlos 1J[ en La familia del infante Don Luis 
y el papel que en ese retrato juegan las cartasl4• 

De esos artilugios consta que manejó la cámara obscura y que se intere­
só por los tutilimundis. De lo primero da fe la carta que el 9 de junio de 
1817 Leandro Fernández de Moratín le envía a su prima Mariquita, en la 
que, textualmente, le dice: «Si me pongo a explicarte el manejo de la 
cámara obscura, perderé el tiempo que gaste en ello, te quedarás en ayu­
nas y la máquina perecerá en tus manos. Lo más breve sería que Dn. Fran­

12 MuÑoz ROCA-TALLADA, Carmen: La Condesa-Duquesa de Benavente, op. cit, págs. 97-106. 

13 Da fe de esa popularidad una cédula emitida el 2 de agosto de 1781, por medio de la 
cual se pretendía perseguir y expulsar de España todo tipo de vagos, entre otros a los que 
"enseñaban cámaras oscuras, marmotas, osos, caballos, perros y otros animales hábiles". Cfr. 
HERNÁNDEZ IGLESIAS, F.: La beneficencia en España, Madrid, 1876, vol. I, p. 344. Recoge y estu­
dia esa cita ROMERO DE SOLÍS, Pedro: La población española de los siglos XVIII y XIX, Madrid, 
1973, pp.42-43. 

14 Para una aproximación al mundo de la siluetas, cfr. HERDT, ANNE DE Y APGAR, Garry: 
Silhouettes el DécoupuTl:s genevoises des 18 el 19 siécles, Ginebra, 1985. 

176 



Goya, los caprichos y elleatro de som&ras chinescas 

cisco Goya se tomara la molestia en explicártelo» 15. A tenor de esta carta 
queda claro que Goya manejó la cámara oscura. Por el contrario, no se 
sabe aún si la utilizó, como creo, para componer algunas de sus obras, 
como así recomendaba la EncycloPédie en la voz correspondiente a la la 
cámara oscural6. 

De lo segundo, de su interés por los tutilimundis, son buena prueba 
dos dibujos, uno del Álbum e y otro del Álbum de Burdeos. El primero, con­
servado en la Hispanic Society of America de Nueva York, lleva el expresi­
vo título de Tutili mundi y el segundo, ahora en el Museo del Ermitage de 
San Petersburgo, responde al epígrafe de Mirar lo qº no benl7• En ambos 
casos la escena gira en torno a un tutilimundi, o mundonuevo, uno de 
esos elaborados teatros mecánicos en forma de cajón en cuyo interior 
había un cosmorama portátil, u otro artificio óptico, que daba vida a cua­
dros animados. Sin entrar en el tema del significado que Goya da a esos 
dos dibujos [cuestión ésa que intencionadamente se obviará en este traba­
joI8], de por sí sirven para poner en relación a Goya con ese tipo de artilu­
gios, con los que lógicamente entraría en contacto en fechas mucho más 
tempranas. 

De todas esas manifestaciones el teatro de sombras chinescas parece 
ser la que más le subyugó. Dada su genial capacidad para asumir y reela­
borar todo lo que veía, se explica que encontrara en-el variopinto mundo 
de los volatines y en el casi mágico de las sombras chinescas una fuente 
inagotable de inspiración, tanto en temas como en la forma de plantearlos 

15 La cita del manejo por Gaya de la cámara obscura lo recoge y comenta José Manuel 

CRUZ VALDOVINOS en Goya, Madrid, 1987, págs. 171 y 237. 
16 

Encyclopédie, ou Dictionna¡'-e Raisonné des Sciences, des Arts et des Métiers, par une Société de 
Gens de Lettres, vol. IlI, París, 1753, pp. 62-63. 

17 
GASSIER, Pierre. y WILsoN,juliet.: Vida y obra de Francisco de Goya, Barcelona, 1974, 

núms. 1308 y 1712_ (En adelante G-W). 

18 Aunque sea contradiciendo en parte tal aserto, creo que para profundizar en el estu­
dio del complejo y rico mundo de los significados goyescos convendría compararlos aún más 
con los de obras de similar temática y cronología ejecutadas en otros países europeos, tanto 
aquellas que responden a una misma intencionalidad como con aquellas otras que nada tie­
nen que ver con su espíritu crítico. Un buen ejemplo de lo primero es el Catálogo de la 

Exposición Europa 1789. Aufkliirung, Verkliirung, Verfall, organizada por la Kunsthalle de Ham­
burgo en 1989 bajo la dirección de Werner Hofmann. Con respecto a la segunda orienta­
ción, resulta esclarecedor el estudio comparativo de los dos dibujos de Gaya antes citados 
con los cuadros de N. L. A. de La Rive y de J. B. M. Pierre en los que el tema gira en torno a 
una linterna mágica. El primero carece de toda intencionalidad crítica y en el segundo la lin­
terna mágica no tiene nada que ver con el juego de miradas amorosas que sostienen las figu­
ras. Cfr. SotheiYy 's, Mónaco, 15 y 16 junio 1990, núm. 295 y Three A)es. The Old Master Painting 

from DijJerent Viewpoints, Galería Heim, Londres, 6 agosto 1990, núm, 23, págs. 72-73. 

177 



justificaría 

Juan Migu.el Srmera 

y resolverlos. De su interés por las representaciones de sombras chinescas 

no quedan testimonios directos, explicándose esa ausencia por la propia 

naturaleza de ese tipo de teatro. Sí se tienen, por el contrario, de su com­

placencia por los volatines y otros espectáculos de ese tipo, que como ya se 

ha comentado también formaban parte del teatro de sombras chinescas. 

El mejor testimonio que Goya dejó de esos espectáculos populares es un 

dibujo del Museo del Prado titulado Títeres en un pueblo (G-W 1435), en el 

que unas risueñas mujeres con niños en los brazos contemplan, en la 

puerta de una casa, las habilidades de un hombre que baila, con un moni­

to apoyado sobre su cabeza, al son de la guitarra que toca otro. También 

se puede traer a colación el dibujo del Museo del Prado que Sánchez Can­

tón tituló Disparate de charlatán y Camón Aznar Cómicos de pueblo (G-W 

1609). En él aparece un hombre subido a una mesa situada delante de un 

grupo de personas que le contemplan. El hombre podría estar vendiendo 

el producto de la botella que tiene a su lado, lo que el título 

dado por Sánchez Cantón, pero también podría estar, como parece, echan­

do fuego por la boca, explicación acorde con la propuesta de Camón 

Aznar. Aunque no se puede decir que ese actor ambulante formara parte 

de una compañía de teatro de sombras chinescas, ya que está trabajando 

solo, en un espacio abierto y ante un público que permanece de pie, evi­

dencia el interés de Goya por las diversiones populares de su época. 

Los temas y formas del teatro de sombras chinescas se harán presentes 

en los Caprichos. Su proceso creativo fue complejo, pasando, sucesivamen­

te, del mundo de las ideas al de los dibujos y al de las láminas de cobre 

estampadas sobre papel. En un principio los concibió como Sueños. En el 

dibujo que iba a servir de portada (G-W 537) Goya señala que «Su yntento 

solo es desterrar bulgaridades peljudiciales, y perpetuar con esta obra de 

caprichos, el testimonio solido de la verdad», propósito en cierta medida 

acorde con los planteamientos ilustrados de Jovellanos. Pero para que su 

censura de los vicios y errores humanos fuera comprensible a todo tipo de 

público recurrió a temas y fórmulas extraídos de las mismas vulgaridades 

que quería desterrar, entre otras de las diversiones populares de la época, 

en palabras de Jovellanos «un genero expuesto de suyo á la corrupción y á 

la bajeza, é incapaz de instruir y elevar el ánimo de los ciudadanos». 

De hecho, aunque en el anuncio de la puesta en venta de los Caprichos, 
publicado en el Diario de Madrid del 6 de febrero de 1799, se dijera, al 

parecer por Moratín, que <da mayor parte de los objetos que en esta obra 

se representan son ideales», pues «el autor, ni ha seguido ejemplos de 

otro, ni ha podido copiar tampoco de la naturaleza», la verdad es que son 

ya muchos los puntos de partida que se conocen. A ellos habrá que sumar 

los que tomó de los volatines y otras diversiones populares, en especial del 

teatro de sombras chinescas. 

178 



Gaya, los caprichos y elleatro de sombras chinescas 

De todas formas hay que señalar que las conexiones entre Gaya y el 
teatro son anteriores a los Caprichos 19. Se ponen ya de relieve en la Alegoria 

menandrea -o Los cómicos ambulantes, como también se la conoce-, uno 
de los doce «caprichos" que pintó durante su convalecencia en 1793�0. En 
él los tradicionales personajes de la «commedia dell'arte» dan vida en un 
escenario a una de las comedias satíricas y moralizantes de Meneandro. 
Pero al contrario de lo que sucederá con los Caprichos, su vinculación con 
el mundo de la farándula es más que explícita, distanciándose también de 
ellos en cuanto a la forma de plantear la composición, cercana a la de los 
últimos bocetos y cartones para tapices y, como tal, opuesta a las comple­
jas y dramáticas de los Caprichos. 

También están claramente relacionados con el teatro, en su caso con el 
llamado «de figurón», dos de los «seis quadros de conposicion de asuntos 
de Brujas» que Gaya pinta entre 1797 y 1798: El convidado de Piedra y La 

lámpara del diablo. Los dos tienen como tema escenas de comedias de Anto­
nio Zamora. El primero escenifica un pasaje del tercer acto de «El convi­
dado de piedra» y el segundo uno de los momentos más cómicos del 
«Hechizado por fuerza». Pero al contrario de lo que sucede en la Alegoría 

menandrea, el tratamiento de las escenas ya no tiene nada que ver con el 
de los bocetos y cartones para tapices, sino con el de los Caprichos. Para 
éstos también se inspiró en el teatro de figurón, ya que el numero 50, Los 

Chinchillas, parte de una idea sacada de El dómine Lucas, una comedia de 
Cañizares, uno de los autores más estimados y representados en la época 
de Goya21. Mas el impacto del teatro de figurón no le hizo olvidar la «com­
media dell'arte», cuyos personajes aparecían casi siempre en los bailes y 
pantomimas que se están comentando. Teniendo en cuenta ese hecho, se 
explica que se hagan repetidamente presentes en los Caprichos, entre otros 
en el número 57, La filiación, en el que aparecen los de Punch y Don Cris­
tobalito. 

Pero antes de entrar en el análisis pormenorizado de los préstamos 
que Gaya tomó del teatro de sombras chinescas conviene hacer algunas 
precisiones. En Gaya la identificación de las fuentes siempre resulta com­

19 Para todo lo relacionado con Goya y el teatro sigue siendo plenamente válido lo 
escrito por Edith Helman en el capítulo cuarto de su libro Tras'l1!undo de Gaya, en especial en 
el epígrafe titulado "Goya y el teatro". Cfr. HELMAN, Edith: Tras'l1!undo de Gaya, Madrid, 1963, 
págs. 199-206. Con relación a este tema, véase ALCALÁ FLECHA, Roberto: "Expresión y gesto en 
la obra de Goya", Gaya, núm. 252,Madrid, 1996,pp. 341-352. 

20 GLEND1NN1NG, Nigel: "Recuerdos y angustias en las pinturas de Goya, 1793-1794",en 
Gaya, Pabellón de Aragón, Exposición Universal, Sevilla 1992,Zaragoza, 1992,págs. 134-157. 

21 HELMAN, Edith: "Los "Chinchillas" de Goya", Gaya, 9,1955, págs. 162-167. 

179 



Juan Miguel Serrera 

pleja. Aunque en ocasiones parta de determinados y concretos personajes, 

hechos, refranes, textos literarios, representaciones teatrales, esculturas, 

estampas y pinturas, las obras resultantes de esas apropiaciones casi nunca 

tienen que ver con las primeras. Esas diferencias se irán acentuando con 

el paso del tiempo, debiéndose tanto a su natural capacidad para hacer 

suyo todo lo que veía como a la libertad con que manejó las técnicas artís­

ticas, en especial las referidas al grabado22• Por todo ello no debe sorpren­

der que en algunos casos las conexiones entre los Caprichos y el teatro de 

sombras chinescas no resulten tan claras como sería de desear. 

También convendría precisar que Gaya no sólo hizo suyos los recursos 
del teatro de sombras chinescas a la hora de resolver los Caprichos, sino 

también al plantear obras de cronología anterior y posterior. Su temática y 

técnica propiciarán que sea en ellos donde más los aplique, pero no por 

ello se puede decir que constituyan un rasgo diferenciador de esa colec­

ción de estampas. Igualmente habría que advertir que las referencias cro­

nológicas de las diversiones populares que se citan en este trabajo no 

deben tomarse en sentido estricto y mucho menos restrictivo. Teniendo 

en cuenta su naturaleza, no debían diferenciarse mucho de las celebradas 

décadas antes o después. En ese sentido resultará esclarecedor señalar que 

los espectáculos que todavía ofrecen por las calles de España pequeños 

grupos de gitanos en nada se diferencian de los que montaban en décadas 

pasadas. Al respecto se puede afirmar que, salvo el hecho de que ahora el 

sonido del tambor y la trompeta se hace todavía más estrepitoso gracias al 

uso de altavoces, las habilidades de la cabra, los juegos del mono y el baile 

de los perros vestidos de flamenca siguen siendo, en esencia, similares a 

los ejecutados hace décadas. 

Los préstamos que Gaya toma de las diversiones populares de su época 

alcanzan, incluso, a los títulos de algunos de los Disparates, grabados hacia 

1816-17. En concreto afectan a tres de los que se conservan pruebas de 

estado que llevan en su parte inferior breves anotaciones de mano del 

artista. Uno de ellos, Disparate de Carnaval, remite bien a las claras al Car­

naval, pero los otros dos, Disparate Alegre y, sobre todo, Disparate Ridículo, se 

relacionan con los títeres y el teatro de sombras chinescas. Sobre el prime­

ro se tratará más adelante. Por ahora sólo cabe señalar que en su caso 

Gaya se inspiró en el teatro de títeres, o de marionetas, lo que quizás 

explique, pese a la crueldad de la escena, su título. El del segundo, Dispa­
rate Ridículo, parece estar tomado del léxico, o jerga, del teatro de sombras 

Al respecto son interesantes las páginas que Bozal le dedica al estudio de las fuentes 
y planchas de los Caprichos. Cfr. BOZAL, Valeriano: Goya y el gusto ",odema, MadI-id, 1994, págs. 
104-112_ 

22 

180 



Gaya, los caprichos y el teatro de sombras chinescas 

chinescas. Así lo pone de relieve que la compañía de Cristóbal Franco 
encargara, en 1782 y 1783, para sus actuaciones en el Coliseo del Príncipe 
de Valencia y en el Coliseo de la Cruz de Madrid «Una figura ridícula» y 
«Un fantasmón ridículo»23. Aunque es evidente que ese epíteto no era 
exclusivo de ese teatro, sí se empleaba en él, describiéndose de esa forma 
los vestidos y otros accesorios en las cuentas de las compañías. Al respecto 
es posible que un estudio más pormenorizado del tema encuentre más pun­
tos en común. En ese sentido parece oportuno reproducir lo que Eleanor 
A. Sayre comenta acerca de los Caprichos, para cuyo desciframiento es 
«imprescindible conocer la vida mundana de la España de su día y estar 
familiarizado con la iconografía, los ademanes teatrales, el habla del ham­
pa y el «argot» en todas su variedades»24. 

Como ya se comentó, el teatro de sombras chinescas englobaba otros 
espectáculos, que se representaban al principio o en los intermedios. 
Entre ellos estaban los que montaban los arlequines, payasos y volatine­
ros, estos últimos descritos por jovellanos como «graciosos del baile de 
cuerda». Esas actuaciones estaban a cargo de los miembros de las respec­
tivas compañías, como así se vio al describir la de Brunn, en la que todos 
hacían los más diversos cometidos. Como en ella, los que en las otras tra­
bajaban de arlequines y payasos también cantaban y bailaban, además de 
tocar el violín, la pandereta y otros instrumentos musicales. También 
hacían juegos acrobáticos, que ejecutaban aislada y colectivamente, lle­
gando en este último caso a formar números de carácter verdaderamente 
circense; mundo éste al que también pertenecían, sobre todo si se tiene 
en cuenta que ellos mismos solían ser los que bailaban sobre el alambre o 
la maroma. 

Gaya dejó constancia de esos juegos acrobáticos en un dibujo del 
Metropolian Museum de Nueva York que lleva el explícito título de Acró­
batas (G-W 1487), en el que dos hombres se contorsionan al son de la 
trompetilla que toca un tercero. De otro de esos números partió para 
resolver el dibujo del Museo del Prado titulado Telégrafo (G-W 1813), en 
el que un hombre está cabeza abajo sobre una mesa; posición en la que, 
además de otros muchos ejemplos, consta que en 1762 el hijo del roma­
no Antonio Cortés hacía «muchas hauilidades de boltear en el tablao con 
muchas suertes enzima de vna mesa que nunca se an visto». Pero como es 
frecuente en Gaya, las habilidades del acróbata le sirvieron sólo como 
punto de partida, ya que en su dibujo el tema transciende de lo puramen­

23 Salvo que se exprese lo contrario, todas las referencias que a partir de ahora se hace 
sobre las diversiones populares están tomadas de los libros de VAREY citados en la nota 5. 

24 Eleanor A. SAYRE, "Caprichos", en Goya y el espíritu de la Ilustración, op. cit., pág. 115. 

181 



Juan Miguel Serrera 

te anecdótico, como así lo pone de relieve el encapuchado que se apoya 

melancólicamente en un extremo de la mesa. Lo mismo cabe decir de los 

grupos de equilibristas que constituyen la base del capricho 56, Subir y 
bajar, y del 65, Donde vá mamá? A simple vista el primero muestra a un 

gran sátiro que levanta por los pies a un hombre, al tiempo que otros se 

precipitan, uno hacia atrás y otro hacia adelante. En el segundo, por su 

parte, un extraño porteador lleva sobre sus hombros a una mujer muy 

gruesa, quien sostiene en vilo entre sus brazos a otras dos, rematando la 

escena un gato con una sombrilla abierta. Sin entrar en el tema de los sig­

nificados, el primero evoca un número de saltimbanquis, en concreto 

aquel en el que uno de ellos lanza por el aire a otro, quien tras dar una 

vuelta cae de pie. El segundo, a su vez, también remite a ese mundo, si 

bien en su caso a un número en el que -como solía ser frecuente en la 

época-, a los valores propiamente acrobáticos se sumaban otros de 

carácter cómico. Esos mismos rasgos debía tener el número que le inspi­

ró uno de los dibujos del Álbum H (G-W 1816) y una de las estampas de la 

etapa bordelesa (G-W 1825). En esas dos obras el tema viene definido por 

un viejo risueño que se balancea en lo que hasta ahora se define como 

un columpio pero que, si se acep<a el discurso de este trabajo, más bien 

sería un trapecio. 

Más claras aún resultan las relaciones en tre el Disparate puntual, la 

estampa número 77 de los Desastres de la guerra, titulada Que se rompa la 
cuerda, y los volatineros, presentes siempre en el teatro de sombras chi­

nescas. En esta ocasión las conexiones son evidentes, ya que Gaya apenas 

transformó la realidad. Incluso es posible que, como en la estampa cita­

da en segundo lugar, los volatineros actuasen disfrazados, no debiéndose 

olvidar, al respecto, cómo los llamó ]ovellanos. De hecho Gaya hizo suya 

la disparatada, grotesca y a veces burda y cruel comicidad de esos espec­

táculos. En ese sentido el Disparate puntual compendia lo dicho, ya que 

en él no sólo captó las habilidades circenses de la mujer que monta un 

caballo -evidentes si se observa la posición de las piernas-, sino tam­

bién el carácter jocoso, de trampa, de la escena, ya que la cuerda sobre 

la que aparentemente baila el caballo esta a ras del suelo. La interven­

ción de caballos en esos números la evidencian, entre otros muchos 

ejemplos, los «dos bolteadores de los que saltan los cavallos» que en 

1764 formaban parte de la compañía de Antonio Hergueta; los cuatro 

caballos que la compañía de Cristóbal Franco alquiló en 1782 para el sal­

to del trampolín y los otros seis que la compañía de Francisco Baus 

requirió en 1784 para «el salto». Como ya se enunció, el tono jocoso, 

casi grotesco, de los espectáculos que se están comentado se veía enfati­

zado gracias al uso por parte de los actores de máscaras y disfraces. Los 

matachines se definían por ir vestidos ridículamente y llevar máscaras, 

182 



Gaya, los caprichos y el tealTO de sombras chinescas 

pero no se puede decir que ese vestuario fuera exclusivo de ellos. Lo 
empleaban también los otros actores, en especial cuando trabajaban en 
entremeses, sainetes y otras obras de esas características. Entre otros 
muchos lo usaron los miembros de la compañía de títeres y juegos acro­
báticos de Félix Ortiz que duran te los meses de marzo y abril de 1778 
representaron en el madrileño Coliseo de la Cruz el entremés El Muerto. 

Para el personaje que daba título a la obra se compró una sábana, cintas 
y harina, requiriéndose para los otros in térpretes tres vestidos y tres 
carantamaulas. Esas últimas eran unas máscaras de cartón de aspecto feo 
y horrible, que no deben confundirse con las que se empleaban para 
ocultar el rostro en las fiestas del Carnaval, por lo general más sencillas y 
pequeñas y sin ánimo deforman te. De estas últimas es un buen ejemplo 
la que lleva la joven del capricho número 6, Nadie se conoce, concebido 
como un juego en torno al uso de las máscaras. 

Bien distintas eran las carantamaulas, registradas siempre en las cuen­
tas de las compañías, a través de las cuales se acentuaba aún más la comici­
dad, casi cruel, de las escenas. Una de ellas pudo inspirarle la gigantesca 
nariz -tan grande que tenía que sostenerse por medio de una horqui­
lla- que en uno de los dibujos (G-W 423) preliminares del capricho 
número 13, Están calientes, lleva uno de los comensales. Las otras figuras, 
en especial la situada al centro, también parecen llevarlas, razón por la 
cual pudo titular ese dibujo Caricatura alegre. De hecho, los rasgos del 
comensal que aparece en el centro concuerdan con los de la anciana del 
dibujo del Á lbum de Madrid rotulado Visión burlesca, (G-W 1277) posible­
mente ejecutado a partir de un actor -como paBece evidenciar la fuerte 
musculatura de los brazos-vestido de mujer y con una carantamaula. Este 
dibujo forma parte de una serie que visualiza ocho sueños, o visiones, de 
Gaya. Todos ellos parecen remitir al mundo del teatro, tanto por los vesti­
dos -en especial los de la risueña mujer de la tercera visión (G-W 1279)­. 
como por lo desproporcionado de algunas cabezas -en concreto las de 
las figuras de las visiones cuarta y quinta (G-W 1280 y 1281), en realidad 
carantamaulas-, como por la forma en que se presentan los protagonistas 
de las visiones séptima y octava (G-W 1283 y 1284), en pose característica 
de actor. A esos dibujos hay que sumar otro del Museo del Prado titulado 
Viejas bailando (G-W 1797), en el que más que viejas hay que ver a dos acto­
res disfrazados de mujer y con máscaras de carácter jocoso. De todas for­
mas, donde las carantamaulas se hacen presentes de forma más clara es en 
la estampa número 68 de los Desastres de la guerra, titulada Que locura!, -en 
la que un grupo de esas máscaras -alguna similar a la del dibujo Caricatu­

ra alegrl}--, se contraponen intencionadamente a una serie de objetos reli­
giosos. Igual sucede en el capricho número 57, La filiación. A tenor del 
título, lo que la joven tiene en su regazo no es, como se ha dicho, el viejo 

183 



Juan. Miguel Serrera 

al que engaña2", sino una carantamaula, a través de la cual Goya alude, en 
clave de solfa, a las «imagines maiorum». 

Con respecto al vestuario, lo normal es que cada compañía contara 
con el suyo, lo que no impedía que en ocasiones lo alquilaran. De las refe­
rencias documentales que se tienen sobre tema tan poco estudiado desta­
can la compra que en 1787 hizo la compañía de Brunn de «un vestido de 
estatua»; la que 1774 realizó la de Giminiano Barbieri de un vestido de esque­
leto y la que en 1782 llevó a cab 

· 
o la de Lorenzo Ferzi de un vestido de ahor­

cado. Esos disfraces hay que ponerlos en relación con la «orca que ha su 
tiempo se aparece un ombre colgado» que en 1797 empleó la compañía 
de Manuel Franco y con el «coche que se buelba en un cadalso de garrote 
y vna orca donde esta el Erlequino orcado y vn atau que esta el Alequino» 
que en 1782 utilizó la compañía de Lorenzo Ferzi, accesorios con los que 
se daba cuerpo a escenas de temática similar a la de algunas obras de 
Goya. 

A esas compras cabe sumar la que en 1767 efectuó la compañía de 
Félix Ortiz con destino a la pantomima El Conde. Para su representación 
adquirió un vestido de mago, dos de viejo y otros dos de enanos, así como 
uno de marqués, otro de conde, dos de criados y otros dos de ministro. De 
lo detallado de esa relación parece desprenderse que por entonces el ves­
tuario era uno de los factores gracias a los cuales el público distinguía las 
jerarquías sociales de los personajes de las comedias y pantomimas, segu­
ramen te caracterizados en concordancia con la realidad. Goya también 
tuvo en cuenta ese hecho, preocupándose en ocasiones, como en el capri­
cho número 77, Unos á otros, o en la estampa número 61 de los Desastres de 

la guerra, titulada Si son de otro linage, de fijar a través de los trajes las dife­
rencias sociales de los intérpretes de las escenas. En ese orden de cosas es 
posible que los cambios que introdujo en la vestimenta y peluca del saca­
muelas del capricho número 33, Al Conde Palatino, distintas a las que luce 
en el dibujo preparatorio (G-W 428), tuvieran como finalidad definir 
mejor a esa figura, para algunos el conde de Floridablanca. 

Dado el carácter cómico de las pantomimas, las compañías se veían en 
la necesidad de comprar o alquilar los disfraces más dispares, entre otros 
los que utilizaban los actores que hacían de animales, de los que Goya nos 
dejó un excelente ejemplo en el capricho número 63, ¡Mi ren que graves! 

Ataviados así trabajaron los actores de la compañía de Cristóbal Franco 
que en 1782 se pusieron los cinco vestidos de perro que se compraron y el 
mozo de la compañía de Félix Ortiz que en 1785 se puso la cabeza de 
perro que se adquirió con tal fin. También actuaron de esa guisa los miem­

20 LORENZO DE MÁRQUEZ, Teresa: "Tradiciones carnavalescas", (jp. cit., pág. 104. 

184 



«un 

Goya, los caprichos y ell ealro de sombras chinescas 

bros de la compañía de Brunn, quien en 1780 arrendó borrico natu­

ral para la pantomima», para la que asimismo compró «un toro de pasta» 

y requirió los servicios del «chico que hace el bicho», de los dos que hacían 

de toro y de los que hacían de pintor y de diablo. Como en otros muchos 

casos, se ignora el título y contenido de esa pantomima, por lo que es 

imposible saber cual era el cometido del chico que hacía de bicho, qué 

tipo de bicho era ése y si los que hacían de toro representaban realmente 

esos papeles o, como parece, se limitaban a dar vida al de pasta, como se 

ve en el capricho número 77, Unos á otros, en el que uno de los personajes 

lleva sobre los hombros un toro de mimbre. Igual se puede decir «de los 

dos que azen el caballo en la pantomima» que en 1783 puso en escena la 

compañía de Cristóbal Franco. 

También resultan confusas las noticias que se tienen acerca de los 

actores que hacían de burro, si bien la compañía de Lorenzo Ferzi pagó 

en 1782 cinco reales por «El que hace el borrico, bestido y caveza». En su 

caso sí parece que hacía de tal, pudiéndose decir lo mismo de los que 

intervenían en la ya citada comedia El hechizado por fuerza, ya que, según 

el libreto, el protagonista al entrar en la habitación de la supuesta bruja 

dice: «Una danza aquí se alcanza / A ver, aunque no muy bien. De borri­

cos, yo sé quien / Pudiera entrar en la danza». Aunque en el lienzo de 

Gaya esos borricos parecen tales y no actores haciendo de ellos, es posi­

ble que lo fueran, lo que contribuiría a explicar el repetido uso que Gaya 
hizo de ese tipo de recurso, del que nos dejó amplias muestras en los Sue­
ños y en los Caprichos. Con respecto a este tema cabe hacer una última 

observación, por lo demás tardía y referida al campo del teatro de som­

bras chinescas. Una de las obras representadas con esa técnica en Barce­

lona en 1869 por la sociedad La Sencilla tenía por título Transformació del 
burro en estudiant, dato a partir del cual ese tema se podría poner en rela­

ción con las estampas antes citadas de Gaya, posiblemente inspiradas en 

las mismas fuentes26. 

Con respecto a la presencia en los escenarios de actores que hacían el 

papel de animales hay que recordar que, al igual que sucede hoy en día, 

en los espectáculos populares de la época de Gaya también actuaban ani­

males. De ello dio testimonio en el dibujo del Álbum G titulado Bornco qº 
anda en dos píes (G-W 1727), en el que un público sonriente contempla las 

habilidades que el animal ejecuta sobre un alto entarimado; imagen que 
reproduce un espectáculo visto en la feria de Burdeos. Más frecuentes 

eran los números protagonizados por perros amaestrados, que por su 

tamaño se adecuaban mejor a los espacios cerrados en que se ofrecían los 

26 PORRAS, Francisco: Titelles: Teatro tJojJUlar, Madrid, 1981, pág. 160. 

185 



Juan Miguel Serrera 

espectáculos que englobaba el teatro de sombras chinescas. Hasta un 

total de treinta y ocho sacaba a escena en 1760 en la compañía del italia­

no Andrea Mossini. Uno de esos perros le pudo sugerir El perro volante (G­
W 1715), un dibujo del Álbum G en el que un mastín con alas y patas en 

forma de palmetas se precipita hacia abajo llevando un libro sujeto en la 
espalda. Dibujado entre 1824 y 1828, en una época en la que Gaya estaba 

especialmente preocupado por captar su entorno, es más que posible que 
tan fantástico dibujo parta de una realidad no muy lejana. Al respecto se 

podría poner en relación con los perros amaestrados que en 1817 anun­
ciaba en sus carteles la compañía de Giovanni Rambela. En ellos se ofre­

cía el «Divertimento de perros eruditos que harán lo que sigue: El perro 
carretonero hallando su camino cerrado con un montan de sillas, lo 
desembarazará de un modo extraordinariamente curioso". Por desgracia 
para saber cómo el perro conseguía desembarazarse de las sillas había 

que pagar, por lo que difícilmente se sabrá si El perro volante guarda o no 
alguna relación con él. De todas formas se puede poner en conexión con 

ese tipo de perros, cuyas habilidades todavía siguen sorprendiendo a un 

público callejero. Al de la época de Gaya le sorprendía, sobre todo, la 
aparición en escena de magos, diablos y brujas. De los primeros consta la 
presencia sobre los escenarios de los teatros que se están comentando. 
Entre otros cabe citar el que trabajó en la ya citada pantomima El Conde y 

el que intervino en 1777 en una pantomima puesta en escena por la com­
pañía de Cristóbal Franco, en cuyas cuentas se anotó el pago de cinco 
reales por el «Bestido de mago y el que le aze y vna capa que buela»; dato 
este último a partir del cual se deduce que al menos la capa volaba por 
los aires. A tenor de lo dicho ese mago se podría relacionar con el brujo 
que aparece en uno de los dibujos preparatorios del capricho número 64, 
Buen viaje, conservado en el Museo del Prado (G-W &), y, sobre todo, con 
uno de los duendes del capricho número 74, No grites, tonta, este último 

también volador. 

Más numerosos son los testimonios que se tienen acerca de la presen­

cia del diablo en esos escenarios. En la pantomima que Brunn representó 

en el Coliseo de la Cruz de Valencia en 1780 trabajó, como ya se ha dicho, 

un chico que hacía de diablo, habiendo requerido Brunn los servicios de 

otro para hacer ese mismo papel cuando se presentó en Madrid en 1787. 
También intervinieron diablos en la pantomima que la compañía de Cris­

tóbal Franco representó en 1781 en el madrileño Coliseo del Príncipe, 

como así lo evidencia el que encargara tres máscaras de diablos para los 

«tres que hacen de diablos». Igual hicieron en una pantomima puesta en 

escena en 1786 por la compañía de Francisco Baus, para la que se compra­

ron dos caretas de diablos para los actores que hacían de tales, y en otra 

representada en 1785 por la compañía de Félix Ortiz, para la que se adqui­

186 



» 

Gaya, los caprichos y el teatro de som&ras chinescas 

rieron vestidos de diablos para los mozos que los representaban, cuya 
actuación se veía enriquecida gracias a la caldera y a las llamas que tam­
bién se compraron. 

Especial interés tienen las anotaciones hechas en 1778 en las cuentas 
de la compañía de Cristóbal Franco, ya que además de registrar la compra 
de los vestidos de diablos para los nueve actores que hacían de tales, rese­
ñan la adquisición de dos vestidos de «diablesas» y el pago de los actores 
que las interpretaban. Esas diablesas son, por ahora, las únicas de las que 
se tiene referencia, no pareciendo que deban identificarse como brujas, 
de las que no hay constancia hiciesen su aparición en esas obras. De todas 
formas hay que recordar que las noticias que se están manejando están 
sacadas de las cuentas de las compañías, en concreto de las referidas al 
«attrezzo», de por sí escuetas y parciales. Por ello no hay por qué descartar 
la idea de que las brujas, tan presentes en el teatro popular de la época27, 
también saldrían a escena en esas pantomimas. Con respecto a las brujas 
hay que hacer otra observación. A tenor de las fuentes consultadas, hasta 
ahora sólo se está haciendo referencia a los personajes que intervenían en 
las pantomimas. Poco se sabe de las obras que se representaban por medio 
de las sombras chinescas, en las que, dada la técnica empleada, la apari­
ción de brujas y de todo tipo de fantasmas era frecuente, como así lo pone 
de relieve que figurasen en obras representadas en Barcelona a mediados 
del siglo XIX, entre otras en las tituladas El diablo de la cesta, Merlín el encan­

tadory Las tentaciones de San Antonio28• Dejando, no obstante, para más tar­
de ese tema, lo que sí queda claro es que el diablo pisaba los escenarios de 
los teatros de sombras chinescas, lo que pudo contribuir a que Gaya en 
más de un caso le confiriera un aspecto bastante humano, cercano al de 
actores haciendo ese papel. 

La falta de testimonios sobre la presencia de brujas en esas pantomi­
mas se ve compensada gracias a las numerosas referencias que se tienen 
sobre los gigantes, para Gaya en Íntima relación con las primeras. Así lo 
puso de relieve en una carta, sin fecha, que le envía a su amigo Zapa ter, 
escrita mientras estaba pintando los seis cuadros de brujas antes citados. 
En ella le dice que «ya, ya, ya, ni temo a Brujas, duendes, fantasmas, balen­
tones, Gigantes, follones, malandrines, etc. ni ninguna clase de cuerpos 
temo sino a los humanos ... 

Pero antes de poner en contacto a los gigantes de Gaya con los que 
aparecían en los bailes y pantomimas hay que hacer una breve referencia 

27 CARO BARq¡A, ]ulio: Teatro popular y magia, Madrid, 1974. 

28 PORRAS, Francisco: Titelles, ap. cit., págs. 153-155. 

187 



Juan Miguel Serrera 

acerca de la intervención en esos espectáculos de los enanos, también pre­
sentes en la obra del pintor de Fuendetodos. Su participación en esas 
representaciones se constata gracias a la compra por las compañías de sus 
correspondientes vestuarios. Como ya se comentó, la compañía de Félix 
Ortiz adquirió en 1767 para la pantomima El Conde dos vestidos de ena­
nos, de los que en 1778 alquiló otros dos, seguramente para la misma pan­
tomima. También los compraron las compañías de Giminiano Barbieri, en 
1774, y de Francisco Baus, en 1787. Atestiguada su presencia en esas obras, 
queda por resolver el problema de si esos vestidos eran para enanos o 
para actores que hacían de tales, como parece desprenderse del hecho de 
que en los casos citados se anotara la compra de vestidos de enanos, no 
para enanos. De todas formas da igual que fueran para unos u otros, ya 
que en esas pantomimas intervenían enanos y actores que hacían de tales. 

De los primeros dejó constancia Gaya en la ya citada Alegoría menandrea 
y en un dibujo del Álbum E, titulado Despreciar los insultos (G-W 1391), en el 
que aparece un caballero burlándose de dos enanos vestidos con unifor­
mes napoleónicos. En el caso del primero su vinculación con el teatro es 
más que evidente. Con respecto a los otros dos no parece tan clara, lo que 
no quiere decir que no se diera. A simple vista esa escena no remite al 
mundo del teatro, ya que tiende a ensalzar la victoria del pueblo español 
sobre los ejércitos napoleónicos, a los que Gaya ridiculiza presentándolos 
como enanos. Pero en este punto sí se puede decir que Gaya recurrió a 
un lenguaje formal propio de las pantomimas y otras diversiones popula­
res, ya que en ellas, y siguiendo una tradición clásica, en ocasiones el 
papel del militar enemigo lo representaba un enano. 

Mucho más difícil resultará probar que Gaya se inspiró en actores que 
hacían de enanos, a partir de los cuales, sin embargo, pudo concebir los 
extraños personajes que dan vida al capricho número 49, Duendecitos. Aun­
que la idea parece descabellada, la gigantesca mano que le dio al duende­
cilla del centro podría hacer pensar que se trata de un actor, al que para 
acentuar su pretendido enanismo se le dotó de una gigantesca mano, posi­
blemente hecha de pasta, con la que se daba forma a las narices, gorros y 
zapatos de los gigantes. En ese orden de cosas cabe señalar que en las 
cuentas de la compañía de Francisco Baus se anotó la compra de «2 besti­
dos de enanos completos», de los que pudieron formar parte accesorios 
como la cabeza y los dos brazos de pasta que en 1774 compró la compañía 
de Giminiano Barbieri y, sobre todo, la cabeza grande con manos que en 
1783 adquirió la formada por Baus y Biancqui. 

Gigantes y gigantillas intervinieron en las pantomimas representadas 
en 1778, 1780, 1781, 1782 Y 1787 por las compañías de Félix Ortiz, Cristó­
bal Franco, Brunn y la que este último montó en unión de Lorenzo Ferbi. 

188 



«corpóreos», 

Goya, los caprichos y el teatro de sombras chinescas 

La de Félix Ortiz para su actuación en la Cuaresma de 1778 en el madrile­

ño Coliseo de la Cruz requirió un toro, un caballo y un gigante, los tres 

como se especificó en las cuentas. Otro gigante mandó hacer 

la compañía de Brunn en 1780, contándose con datos suficientes para 

saber cómo eran gracias al gigante y la gigantilla encargados en 1782 por 

la compañía de Cristóbal Franco, con los que debutó en el Coliseo del 
Príncipe de Madrid. El armazón estaba resuelto a base de aros, probándo­

lo así el pago de «un aro para armar el Gigante», y el cuerpo modelado a 

base de paja, ya que se emplearon arroba y media para rellenar las dos 

jorobas de la gigantilla y los brazos y manos del gigante. Como contenedor 

se empleó lienzo rosa, del que se compraron cinco varas y media para los 

hombros, brazos, manos y garganta del gigante. Sobre el lienzo se debie­

ron pintar los rasgos faciales, ya que se pagó por «pintarlo». Para ese 

gigante se confeccionó un gorro grande de pasta, haciéndose para el que 

la compañía de Brunn sacó a escena en 1780, y en 1781 un par de zapatos 

y unas narices grandes de ese mismo material. También hay constancia de 

la compra de vestidos para esos gigantes, de los que en un sólo caso se 
especificó su tipología: la del gabán, es decir un capote con mangas. 

La presencia de esos gigantes en los escenarios de los teatros popula­

res, en especial de aquellos que daban sesiones de sombras chinescas, 

sería impactante. Gaya también debió quedar subyugado, viendo en esas 

gigantescas figuras un medio idóneo para transmitir sus sueños. Pero no 

todos los gigantes que concibe parten de esas tragicómicas figuras. Nada 

tiene que ver con ellas la giganta que aparece en uno de los dibujos del 

Álbum H, el número 39, titulado Feria de Bordeaux. En su caso se limitó a 

captar una de las atracciones que se exhibían en esa feria, a través de la 

cual, no obstante, criticó la necedad y la lujuria humana. Tampoco parece 

que remita a ellas El Coloso que graba a la manera negra con aguatinta 

antes de 1818. Pese a su tamaño, su angustiosa e inquietante soledad le 

impiden entrar en esa categoría de figuras, ya que carece de referencias 

que pongan de manifiesto su gigantismo. 

Donde mejor se pone de manifiesto el uso que Gaya hizo de esos gigan­

tes es en el dibujo número 16 de los Sueños, titulado Sueño. Crecer después de 
morir (G-W 627), y en la estampa número 4 de los Disparates, Disparate de 
gigante. En el dibujo, representantes de los distintos estamentos de la socie­

dad sostienen a un noble que ha crecido tanto que no puede mantenerse 

en pie. El noble parece sin vida, con el rostro cadavérico y los miembros 

laxos. De hecho evoca a un gigantesco pelele, al que un grupo de actores 

introduce en escena como si fuera uno de los gigantes antes citados; en par­

ticular el que en 1778 intervenía en una pantomima montada por la compa­

ñía de Cristóbal Franco, en cuyas cuentas se anotó el pago de dos reales al 

«que saca el jiganton». En la estampa Gaya también da vida a uno de esos 

189 



Juan Miguel Serrera 

gigantes de paja, presentándolo en su caso como un ser a la vez aterrador y 
cómico. Lo primero viene dado por lo colosal de la imagen, que Goya acen­
túa aun más al captarla desde un punto de vista bajo, desde el espacio en el 
que idealmente estarían sentados los espectadores. Y lo segundo por el 
hecho de que aparezca sonriente y bailando al son de las castañuelas. 

De ese gigante ha dicho Bialostocki al tratar de las figuras danzantes en 
el lenguaje visual de Goya que «no se mueve. Sus piernas se posan en el 
suelo, pero él gesticula como un bailarín». En él, sigue diciendo, la danza 
es «elemento espantoso que suscita pavor, es una danza-agresión»29. Par­
tiendo de esa idea no parece arriesgado señalar que Goya consiguió ese 
efecto gracias a que lo concibió como si fuera un gigantesco títere, o 
marioneta, lo que le diferencia del Fantasma bailando con castañuelas que 
figura en un dibujo el Museo del Prado (G-W 1818), en el que, pese a las 
concomitancias formales, están ausentes las referencias al teatro de títeres. 
De hecho Goya para sus figuras danzantes se inspiró tanto en los bailari­
nes del teatro de sombras chinescas como en los muñecos del teatro de 
títeres, también conocido como teatro de marionetas. 

Las figuras danzantes de Goya han sido estudiadas por Bialostocki, por 
lo que aquí sólo se plantearán las conexiones que algunas de ellas tienen 
con el teatro de títeres, en el que Goya vio otra fuente inagotable de inspi­
ración. Esa idea, la de presentar la figura humana reducida a marioneta, 
era ya vieja, ofreciéndola, entre otras muchas obras, la estampa ejecutada 
en 1691 por el italiano Mitelli que responde al título de Uno laja all'altro, e 

il diavolo a tutti. Según Bozal, esa estampa no parece que pueda conside­
rarse como fuente de inspiración de Goya, pero sí debe, por el contrario, 
tenerse en cuenta al estudiarse su mundo, ya que forma parte de un hori­
zonte cultural similar al de Goya, en el que, como se ve, los títeres también 
tuvieron cabida30. 

Con relación a este tema hay que señalar que las conexiones entre 
Goya y los títeres no han pasado desapercibidas para los historiadores. 
Pero también hay que decir que se han establecido a partir del análisis de las 
propias obras, en las que no se ha visto el reflejo del coetáneo teatro de títe­
res, que no ha sido estudiado como fuente de inspiración para Goya. Al 
respecto es elocuente lo dicho por Bialostocki acerca de los personCes del 
Disparate alegre, de los que destaca «el movimiento de marionetas, los ges­
tos y posiciones repetidas a perpetuidad, las extrañas proporciones de las 
figuras -la mujer más alejada en el centro, es la más alta-, todo contri­

29 BIALOSTocKI,jan: "Disparate alegre. Las figuras danzantes en el lenguaje visual de 
Goya". Gaya. Nuevas visiones. Homenaje a Enrique Lafuente Ferrari, Madrid, 1987, pág. 98. 

30 BOZAL, Valeriana: Gaya y el gusto moderno, op. eit., págs. 107-108. 

190 



Coya, los caprichos y el featro de sombras chinescas 

buye a una impresión siniestra, inquietante, lúgubre». En términos pareci­

dos se expresa al tratar del Disparate de gigante, cuyo baile describe como 

una «danza-agresión»31. 

Como ya se comentó, esa agresión viene definida por el hecho de que 

en su caso Gaya conjugó imágenes tomadas del teatro de sombras chines­

cas y del teatro de títeres. Para otras imágenes, sin embargo, sólo partió 

del segundo, siendo el ejemplo más elocuente las que dan cuerpo al Dispa­
rate alegre. En ellas esas conexiones se buscaron intencionadamente, ya 
que en el dibujo preparatorio, conservado en el Museo del Prado (G-W 

1590), los danzantes no parecen títeres, sino unos vulgares bailarines. En 

esta estampa Gaya recurrió a fórmulas tomadas del teatro de títeres para 

intensificar aún más lo burlesco de los personajes, ya que debía ser cons­

ciente de que el público al que estaba destinada era el que presenciaba 
ese tipo de espectáculos y que como tal estaba plenamente capacitado 

para captar su juego, sobre todo si se tiene en cuenta que a través de él 

ridiculizaba a la nobleza. 

Pero Gaya no sólo tuvo en cuenta los movimientos mecánicos de los 

títeres. También le subyugaron los rítmicos y acompasados de los bailari­

nes. Como ya se comentó, los actores del teatro de sombras chinescas tam­
bién bailaban, mostrando ese arte en los numerosos bailes que se interca­

laban en las pantomimas, en algunas de las cuales el tema parece ser que 

giraba en torno a uno de ellos. Entre otras cabe citar las tituladas El maes­
tro de danza, El baile del turco, representada por la compañía de Brunn en 

Valencia en 1780, y El baile de los indios, igualmente puesta en escena por la 

compañía de Brunn, para la que en 1784 se compraron vestidos de solda­

dos y de indios; estos últimos puede que cercanos a los que luce el Salvage 
menos qº otros (G-W 1245) que Gaya dibujó en el Álbum C. 

Esos bailes también le sirvieron a Gaya como fuente de inspiración, 
sobre todo si se tiene en cuenta que muchos de sus temas formaban parte 

del mismo acervo cultural que los del carnaval y otras manifestaciones fes­

tivas populares. Entre ellos destacan los que provocaban la risa a través de 

gigantescas jeringas, o lavativas, presentes siempre en los bailes o pantomi­
mas cuyos temas giraban en torno a las figuras del boticario y del enfermo. 

Para el baile que tenía lugar en la pantomima La Botica, puesta en escena 
por la compañía de Félix Ortiz en el madrileño Coliseo de la Cruz en la 

Cuaresma de 1778, se pintó un «cuadro», posiblemente un decorado, eje­

cutándose un telón con dos puertas para la botica en que se desarrollaba 
el baile Los boticarios, ofrecido por la compañía de Cristóbal Franco en el 

Coliseo del Príncipe de Madrid durante la Cuaresma de 178l. 

31 BIALOSTOCKl,]an: "Disparate alegre", op. cit., págs. 95-98. 

191 



Juan Miguel Serrera 

Para la pantomima La Botica se compró un «recado entero de barbero 
y una bacía mas», requiriéndose para la pantomima que la compañía de 
Brunn representó en Madrid en 1784 un globo, un compás, una escuadra, 
dos libros y unos anteojos grandes -posiblemente para caracterizar al 
actor que hacía de boticario-, así como «una bata de enfermo», esta últi­
ma destinada con toda seguridad al actor que hacía de tal. Para esa misma 
pantomima se compraron dos orinales de Talavera, un bacín y «un cañón 
de boc (sic) que se ha hechado en una geringa»32. También se compraron 
jeringas para las pantomimas puestas en escena en 1779, 1781 Y 1784 por 
las compañías de Bologna, Cristóbal Franco y Francisco Baus, anotándose 
hasta seis en el caso de la primera compra. 

Jeringas aparecen en los dibujos y estampas de Goya, sirviéndole en 
unos casos para acentuar el terror de las escenas y en otros su comicidad. 
Entre las primeras destaca la que empuña fieramente un fraile en el capri­
cho número 58, Trágala perro, y entre las segundas la que da nombre a La 
ayuda (G-W 1803), un tardío dibujo del Museo del Prado en el que, al 
igual que en la pantomima representada en 1784 por la compañía de 
Brunn, también aparece un bacín. De una y otra no se puede decir que 
estén necesariamente inspiradas en las que aparecían en las citadas panto­
mimas, aunque tampoco se puede descartar esa posibilidad. Se ha escrito 
mucho acerca dD los precedentes que Goya pudo tener en cuenta a la 
hora de incorporar a su repertorio de formas tan cómico y a la vez cruel 
instrumento. Por eso aquí sólo cabe señalar que, a los hasta ahora conoci­
dos, habrá que sumar el teatro de sombras chinescas, en concreto sus bai­
les y pantomimas. Lo mismo se puede decir con respecto a los locos, pre­
sentes tanto en la obra de Goya como en el teatro de sombras chinescas. 
En este último asumían un papel mayoritariamente cómico, lo que no es 
obstáculo para que, al igual que en Goya, también inspiraran ternura y 
compasión. La compañía de Félix Ortiz puso en 1778 en escena en el Coli­
seo de la Cruz de Madrid una pantomima titulada Los locos y en 1781 la de 
Cristóbal Franco representó en el madrileño Coliseo del Príncipe otra de ese 
mismo nombre. Para los actores que intervinieron en la primera se compra­
ron «doce vestidos para el baile de los locos» y <<llueve jaulas de los locos» y 
para la segunda una serie de cortinas. 

Tales pantomimas no parece que puedan relacionarse con obras de 
temática y cronología similares a la del pequeño óleo sobre hojalata titula­
do Corral de locos, pintado entre 1793 y 1794. Esas obras responden a lo vis­
to en los manicomios, como declara el propio Goya. Sí cabe, por el contra­

32 Posiblemente sería bol, una arcilla rojiza que se LIsa en farmacia, en pintura y como 
aparejo en el arte de dorar. 

192 



Coya, los caprichos y e1leatro de sombras chinescas 

rio, ponerlas en correlación con los trece dibujos que dedica en los tardíos 
álbumes de Burdeos a los locos y la locura. En ellos, esos temas adquieren 
un carácter más simbólico, lo que no impide señalar que Goya también 
partió de una realidad. En su caso es posible que al recuerdo de lo visto 
en los manicomios sumara lo contemplado en el teatro popular de su épo­
ca, en especial en las pantomimas del teatro de sombras chinescas. Al res­
pecto es más que posible que la idea del dibujo titulado Locos (G-W 1740), 
correspondiente al Álbum G, esté inspirada en una de esas pantomimas, ya 
que los locos parecen estar cantando alrededor de uno que toca el violín. 
Lo mismo puede suceder con el dibujo del Álbum D titulado Locura (G-W 
1372), en el que figura un hombre vestido con una amplia túnica y tocado 
de un gorro puntiagudo con cascabeles. En su caso la relación puede 
venir dada por la estructura en la que está metido, que se ha visto como 
un púlpito pero que también podría ser una jaula, como las empleadas en 
1778 en la pantomima Los locos13• 

El análisis de los préstamos que Goya tomó de las diversiones que se 
daban en el teatro de sombras chinescas se concluye haciendo referencia 
a otro dibujo del Museo del Prado, el que lleva por título Con la música a 
otra parte (G-W 1311). En él una bruja vuela llevando entre sus manos algo 
que parece ser una batea de cohetes recién encendidos. A tenor del título, 
esa batea formaría parte de los fuegos artificiales que ponían fin a las 
representaciones del teatro de sombras chinescas, tras cuya conclusión la 
compañía recogía sus bártulos y se marchaba, como todavía se sigue dicien­
do hoy en día, «con la música a otra parte». 

Pero antes hay que adentrarse en el difícil tema de los préstamos que 
Goya tomó de las sombras chinescas. Como ya se comentó, sobre ellas no 
dejó testimonios directos. Pero si le interesaron los tutilimundis, mucho 
más le fascinaría el juego de las sombras chinescas, a través de las cuales se 
visualizaban obras de temática tan dispares como El enfermo, puesta en 
escena en Barcelona en 1800 por la compañía del italiano Francesc Fres­
cara, o la Alegoría alusiva a la Paz y a Barcelona y la Fiestas de toros, represen­
tadas en esa misma ciudad en 1801 por la compañía del también italiano 
Jaume Chiarini. La Fiesta de toros se anunciaba como «una gran fiesta de 
Toros al modo mismo con que se hace en Madrid, habrá capeadores, ban­
derilleros, y el célebre Romero matará el Toro; todo al natural imitado de 
la Corte»34. 

33 Acerca de esa estructura, cfr. MENA MARQUÉS, Manuela: Coya y el espíritu de la Ilustra­

ción, o/J. cit., pág. 46l. 

34 PORRAS, Francisco: Titelles, op. cit., págs. 142-144. 

193 



Juan Miguel Serrera 

Pero las sombra chinescas no sólo le interesaron como repertorio de 
temas, sino también como medio para plantear inteligiblemente la visuali­
zación de los conceptos e imágenes que quería hacer llegar a todo tipo de 
público. Partiendo de esa base, se entiende que recurriera a las fórmulas 
más diversas, entre otras a las que le proporcionaban las sombras chines­
cas, cuyo lenguaje era de todos conocido. Al respecto es esclarecedor lo 
que dice Edith Helman acerca de los españoles de la época de Gaya, que 
hasta tal punto veían la vida a través de la escena que «a fuerza de tanto 
«vivir» el teatro, el gran público había llegado a ver el teatro como mundo 
y el mundo como teatro»<5. 

Partiendo de esa realidad [de la que el propio Gaya era en buena 
medida partícipe], no debe extrañar que para hacer comprensible su críti­
ca de los vicios y errores humanos recurriera una y otra vez a las estampas. 
Al respecto debió ser conscien te de que su juego monocromo de luces y 
sombras remitiría de inmediato a sus destinatarios al teatro de sombras 
chinescas, cuya pantalla se presentaría ante ellos como una gran estampa. 
En ese orden de cosas algunas de las geniales habilidades que desarrolló 
en la técnica del grabado pudieron ser suscitadas por este tipo de repre­
sentaciones. En concreto, la forma en que en ocasiones destaca las figuras 
del fondo. Al respecto se podría poner como ejemplo el capricho número 
68, Linda maestra, en el que, al contrario de lo que sucede en el dibujo 
preparatorio (G-W 588), las brujas se recortan sobre un espacio fuerte­
mente iluminado; espacio que tiene su origen en un foco lumínico que 
evoca al que daba vida a las sombras chinescas. 

Que esas sombras tomaran con frecuencia forma de brujas, demonios 
y otras figuras maléficas debió contribuir a que las viera como un medio 
idóneo para trasmitir sus ideas, lo que, de ser cierto, explicaría su pre­
sencia en tantas obras, en especial en los Caprichos. Asimismo, justificaría 
que les diera rasgos a la vez trágicos y cómicos, ya que de esa forma esta­
ban caracterizadas las que aparecían en las pantallas. Igualmente, escla­
rece el hecho de que en sus obras surjan con frecuencia otras figuras 
volantes, para las que no sólo hay que buscar antecedentes en el arte 
religioso, sino también en el teatro de sombras. Al respecto puede resul­
tar paradigmático el capricho número 61, Volavérunt. Las tres brujas que 
llevan en volandas a la petimetra están dispuestas de tal forma que evo­
can los angelitos de la peana de una imagen religiosa, con la que iróni­
camente se quiso asimilar a la dama, al parecer la duquesa de Alba. Pero 
si en esos detalles la estampa remite al arte religioso, al teatro de som­
bras chinescas la aproximan las figuras que conforman la peana, la mane­
ra en que la dama se apoya en ella, con un sólo pie, y la disposición que 

<5 HELMAN, Edith: Trasmundo de Gaya, op. cit., pág. 203. 

194 



Gaya, los caprichos y el/eatm de somóras chinescas 

adoptan sus miembros, similar a la que ofrecen las articuladas figuras 
que dan cuerpo a las sombras chinescas, 

Pero Gaya no sólo se dejó impresionar por las imágenes que aparecían 
en la pantalla. Sobre todo se quedaría maravillado ante el espectáculo que 
conformaban esas figuras y los espectadores, a los que vería formando par­
te una misma escena, en la que la fantasía y la realidad se fundían en una 
composición de orden superior. De esa forma están concebidas algunas 
estampas francesas, que por lo general tienen como tema la linterna mági­
ca. En ellas el autor se suele situar idealmente en un extremo de la sala, 
desde el que contempla la máquina que proyecta las figuras, al público y 
la pantalla, en la que casi siempre aparecen brujas y otros seres fantásticos. 

Aunque es posible que Gaya conociera alguna de esas estampas, su 
interpretación fue muy distinta, ya que no se limitó a reproducir lo que 
veía, sino a reinterpretarlo, adecuándolo a sus propósitos. Teniendo en 
cuenta que en el teatro de sombras chinescas la máquina se situaba detrás 
del lienzo encerado, no delante, como en la linterna mágica, él se coloca 
idealmente al centro de la sala y substrae a la máquina de su campo de 
visión. Sólo capta la pantalla, en la que recoge a las figuras proyectadas 
desde atrás y a los espectadores situados delante, a los que de esa forma 
integra en la escena. También se diferencia de esas estampas en cuanto a 
la libertad con que presenta las figuras del último plano, a las que, de 
acuerdo con la temática de cada escena, confiere una escala mayor o 
menor que las del primer término. 

Ese método lo pone en práctica en los Caprichos, cuya técnica se ade­
cuaba perfectamente a esos fines. Como ejemplo se puede poner al núme­
ro 60, Ensayos. En él las brujas del primer plano remiten al mundo de los 
espectadores-actores y el gran macho cabrío del fondo al de las sombras 
chinescas, con el que se relaciona en cuanto a perfil y volumen. Con res­
pecto a estos dos últimos rasgos la vinculación es aún más estrecha en el 
dibujo preparatorio (G-W 572), en el que el gran macho cabrío es real­
mente una silueta. Lo mismo sucede con el que aparece al fondo del dibu­
jo Sueño. Pregón de brujas (G-W 625), resuelto con una técnica distinta a la 
del resto de las figuras. Pero en ese orden de cosas la cita más literal la 
ofrece en el Disparate de Carnaval, en el que la figura del encapuchado que 
aparece en el extremo superior derecho remite de inmediato a las recorta­
das siluetas del teatro de sombras chinescas. 

Las experiencias visuales vividas en ese teatro también le permitieron 
resolver algunos problemas de composición, sólo evidentes si se analizan 
conjuntamente los dibujos preparatorios y las estampas. En el caso del 
capricho número 79, Nadie nos ha visto, le sirvieron para concretar la fan­
tasmagórica figura del último plano, apenas esbozada en el dibujo (G-W 

195 



ju.an Migu.el Se/Tera 

612) Y resuelta en la estampa a modo de una sombra chinesca. En el ya 
comentado número 58, Trágala perro, los monstruos que en el dibujo (G-W 

568) ocupan la zona superior, o infernal, -no muy diferenciada espacial­
mente de la inferior, o terrenal-, se retiran en la estampa a la cortina 
situada a la derecha, sobre la que se verían como si estuvieran proyectados 
en una pantalla de un teatro de sombras chinescas, lo que contribuiría a 
intensificar lo truculento de la escena. 

En otros casos esas experiencias le sirvieron para enriquecer temática y 
espacialmente algunos caprichos. Así se pone de manifiesto en los núme­
ros 46 y 52, titulados, respectivamente, Corrección y Lo que puede un sastre, 

en cuyos dibujos preparatorios no aparecen los seres maléficos que en las 
estampas ocupan el último plano. En ellas, esos seres parecen estar volan­
do en un espacio distinto al de las figuras del primer término, con las que 
no se integran. De hecho, se podría decir que forman parte de la decora­
ción de un telón de fondo; en realidad la pantalla del teatro de sombras 
chinescas, ante la cual Goya sitúa idealmente a las otras figuras. De acuer­
do con esa misma fórmula plantea la presencia de los vampiros que vuelan 
por el último plano del capricho número 45, Mucho hay que chupar. De 
todas formas donde mejor se pone de relieve la asimilación de las fórmu­
las del teatro de sombras chinescas es en el proceso creativo del capricho 
número 43, El sueño de la razón produce monstruos. El conflicto entre la ilus­
tración y el oscurantismo, entre las luces y las sombras que esa estampa 
parece compendiar pudo tener su correlato en otro conflicto. El que 
enfrentaba a soluciones técnicas y compositivas de tipo tradicional con 
otras tomadas de un medio artístico bien distinto: el teatro de sombras chi­
nescas96. Ese conflicto lo resuelve Goya haciendo suyas las soluciones de uno 
y otro campo, pero tras luchar intensamente, como así lo ponen de relieve 
los dos dibujos preparatorios, concebidos inicialmente como ideas para el 
frontispicio de los Sueños. 

Sin entrar en el tema de la progresiva configuración del simbolismo de 
esa estampa, parece claro que en el primero de esos dos dibujos el mundo 
del pintor está planteado compositiva y espacialmente de forma correcta, 
de acuerdo al tradicional sistema representativo del mundo de la pintura y 
el dibujo. El de los sueños, sin embargo, no se atiene a esas reglas, no 
constituyendo, por ello, las distintas figuras que lo integran una unidad 
formal; lo que da lugar a que no se diferencie el espacio real del soñado. 
Sí se distinguen, por el contrario, en el segundo dibujo, en el que las figu­

96 Sobre el significado que en esa estampa asume el conflicto entre la ilustración yel 
oscurantismo, cfr. ALCALÁ FLECHA, Roberto: LileraluTa e ideología en el arle de Gaya, Zaragoza, 
1988, págs. 44 y siguientes. 

196 



Gaya, los caprichos y el teatro de somiYras chinescas 

ras soñadas están en un plano distinto al del pintor. En su caso Goya tuvo 

en cuenta lo visto en el teatro de sombras chinescas, ya que lo resolvió 

como los caprichos antes citados. 

Pero esa fórmula no le valió para la estampa, compositiva y simbólica­

mente una de sus obras más complejas. En ella también tuvo presente el 

teatro de sombras chinescas, a partir del cual planteó igualmente la com­

posición. Pero en su caso rompió intencionadamente la estructura espa­

cial del segundo dibujo, ordenada por planos paralelos. Aquí algunos de 

los seres del mundo de los sueños se adentran en el del pintor, al que uno 

de ellos le ofrece un lapicero. Pero como sucede siempre con Goya las 

cosas no son tan claras ni tan definidas, ya que el lince que aparece en el 

extremo inferior izquierdo podría estar tanto en el espacio del pintor 
como en el de los seres soñados; ambivalencia que no invalida la hipótesis 

de que para esta estampa también tuvo en cuenta el lenguaje de las som­

bras chinescas, aunque fuera para superarlo. 

Con el paso del tiempo Gaya reinterpreta cada vez más las experiencias 

del teatro de sombras chinescas, cuyo lenguaje distorsiona y rompe a su 

gusto y manera. Así hizo, y de forma genial, en Las resultas, la estampa 

número 72 de los Desastres de la guerra, ejecutada, no hay que olvidar, des­
pués que los Caprichos, hacia 1815. Si en las estampas hasta ahora citadas 

Gaya utilizó recursos compositivos tomados del teatro de sombras chines­

cas, en este caso se podría decir que se adelanta a su tiempo. Así lo eviden­

cia el gran vampiro que distanciándose de sus compañeros, situados en el 
plano de fondo, se ha lanzado sobre el cadáver del primer término. En su 

caso ya no remite al teatro de sombras chinescas, sino al cine; pero al cine 

en relieve. 

A ello le llevó su genio, pero también lo visto en los fantasmagóricos 

espectáculos que Robertson montó en 1821 en el teatro del Príncipe de 

Madrid, en los que las figuras se adentraban en el espacio del espectador. 

A partir de esas experiencias creará algunas de sus más fantásticas y a la 

vez personales obras, entre otras las Pinturas Negras. Pero ese es un tema 

que ha sido magistralmente estudiado por Priscilla E. Muller, por lo que 

no se abordará en este trabajo, en el cual sólo cabe señalar que esas expe­

riencias visuales vinieron a sumarse a las recibidas del teatro de sombras 

chinescas, cuya influencia en la obra de Gaya parece ser que fue más deci­
siva de lo que hasta ahora se había dicho. 

197 





ÍNDICE 

Presentación. María Carmen LACARRA.. ...... .... ...... ..... ...... ...... ..... ...... ........ 5 


Algunos problemas de la pintura de Gaya. La Cartuja de Aula Dei. 

Federico TORRALB A SORIANO.............................................................. 9 


Gaya pintor aragonés: antecedentes, coincidencias e influencias. Juliet WILSON-

BAREAU ................................................................................................ 25 


Gaya y la literatura de su tiempo. Leonardo ROMERO TOBAR.. ...... ..... ....... 49 


Francisco de Gaya: el genio y el capricho. Julián GÁLLEGO ....................... 79 


Religión y religiosidad en la pintura de Gaya. Arturo ANSÓN NAVARRO ..... 91 


Estampas de Gaya. La colección de la Biblioteca Nacional. Elena SANTIAGO 


PÁEz..................................................................................................... 119 


Gaya en 1808 entre Madrid y Zaragoza. Jeannine BATICLE ....................... 137 


Gaya y la iconografía barroca. Rosa LÓPEZ TORRIJos.. ..... ..... ...... .......... ..... 149 


Gaya, los caprichos y el teatro de sombras chinescas. Juan Miguel SERRERA. 171 


199 








	Binder1.pdf
	1
	2
	3




